

في جميع أرجاء العالم، وبصفة خاصة في أمريكا وأوروبا انخدع الكثير من الناس بالبوذية مدفوعين نحوها في أغلب الأحوال بخصائص الأسطورة والغموض التي شعروا بها في هذه الديانة. وعموما فإن الذين اعتنقوا البوذية لم يفعلوا ذلك بسبب اعتقادهم في منطق فلسفتها، ولكن تمّ ذلك بفعل اندفاعهم نحو الغموض الذي يكتنف الأجواء المحيطة بها. فالبوذية قد صورت لهم باعتبارها شيئا مختلفا جدّا عمّا ألفوه من فلسفات أخرى في مسيرة حياتهم العادية. والكتب والأفلام التي تتحدث عن بوذا تصوره باعتباره مصدر سرّ عظيم. وبالمقابل فإن كهنة البوذية تـم تصويرهم على أنهم كهنة للأسرار والمعرفة، وقد فتنوا الغربيين بلباسهم المثير، ورؤوسهم الحليقة، وأسلوب تعبدهم، واحتفالاتهم، وأماكن سكنهم، وأدوار التأمل التي يقومون بها، واليوغا وممارسات أخرى غريبة.

هـــذا الكتاب يدرس الطبيعة الوهمية للبوذية في ضـــوء القرآن ويدعك ترى بوضوح الكثير من جوانب الفساد لهذه الديانة الوهميــة. وعندما ندرس مظهر البوذية وتماثيلها ومعتقداتها العامة وأسلوب العبادة فيها على ضــوء القرآن الكريم سوف نرى أنّ فلسفت

# حول الكاتب



ولد عدنان أوقطار عام ١٩٥٦، وهو يستعمل الاسم المستعار هارون يحيى. ومنذ الثمانيات من القرن الماضي كتب عدداً كبيراً من المؤلفات في مواضيغ مختلفة، إيمانية وعلمية وسياسية، إلا جانب ذلك يوجد للكاتب مؤلفات في غاية الأهمية تكشف زيف أتباع نظرية التطور، وتفند ادعاءاتهم، وتفضح الصلات الخفية، بين الداروينية والأيديولوجيات الدموية.

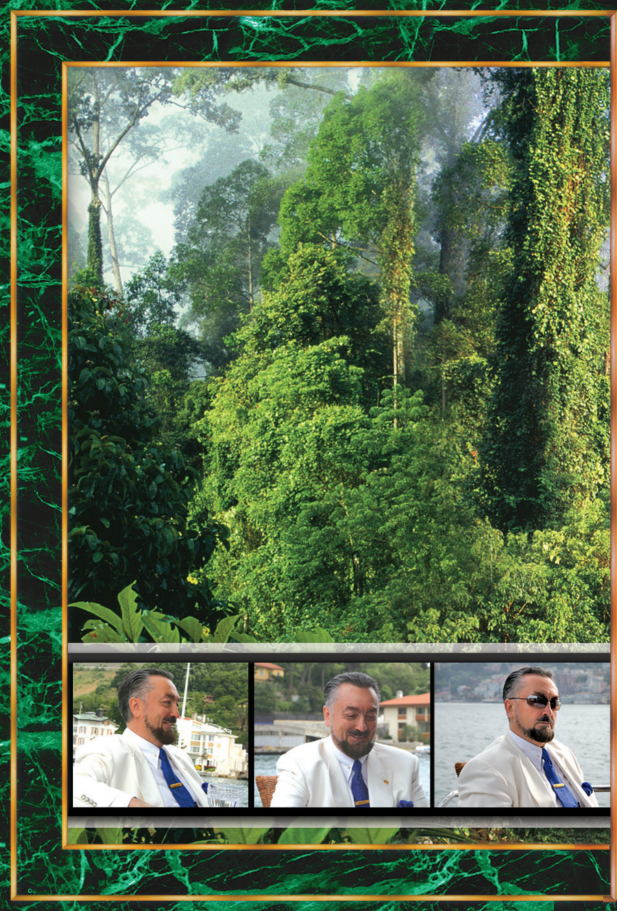
وهدف المؤلف الرئيسي من وراء أعماله هو إيصال نور القرآن الكريم إلى شتى بقاع العالم، ودفع الناس بذلك إلى التفكير والتفكّر في قضايا إيمانية أساسية مثل وجود الله تعالى ووحدانيته، واليوم

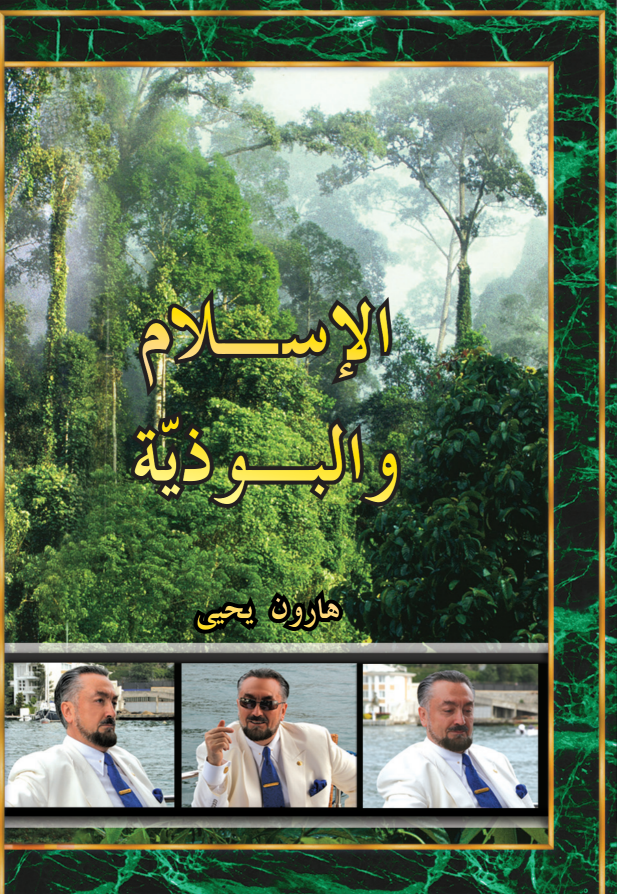
الآخر، وكذلك كشف الأسس المتهاونة لنظم الجاحدين وسلوكياتهم المنحرفة. وإلى حد الآن ترجم للكاتب نحو ٢٥٠ مؤلفاً إلى ٥٧ لغة مختلفة، وهي تحضى باهتمام بالغ من قبل شريحة واسعة من القراء. وبإذن الله تعالى سوف تكون كليات هارون يحيى خلال القرن الواحد والعشرين، وسيلة للبلوغ بالإنسان في شتى أنحاء العالم إلى مراتب السكينة والسلام والصدق والعدل والجمال والسعادة التي جاء التعريف بها في القرآن الكريم.

TOP OF THE POST OF THE PARTY OF













# إلى القراء الكرام

إن المواضيع الإيمانية الموجودة في جميع كتب المؤلف مشروحة وموضحة في ضوء الآيات القرآنية. وهذه الكتب تدعو الناس جميعًا إلى فهم هذه الآيات والعيش وفقا لتعاليمها. لقد تم شرح جميع المواضيع المتعلقة بآيات الله بحيث لا تبقى هناك أي شبهة أو تردد في ذهن القارئ. إن الأسلوب السلس والسهل والرصين المنبعث من القلب هو الذي يسر فهم هذه الكتب من قبل الحميع صغارا و كبارا، ومن كل فئات المجتمع، بسهولة ودون أي صعوبة، وهو الذي جعل هذه الكتب كتبًا لا تستطيع أن تتركها قبل إتمام قراءتها. وحتى الذين اتخذوا موقفا معارضا للدين يتأثرون بالحقائق المذكورة في هذه الكتب، ولا يستطيعون دحض صحة محتوياتها.

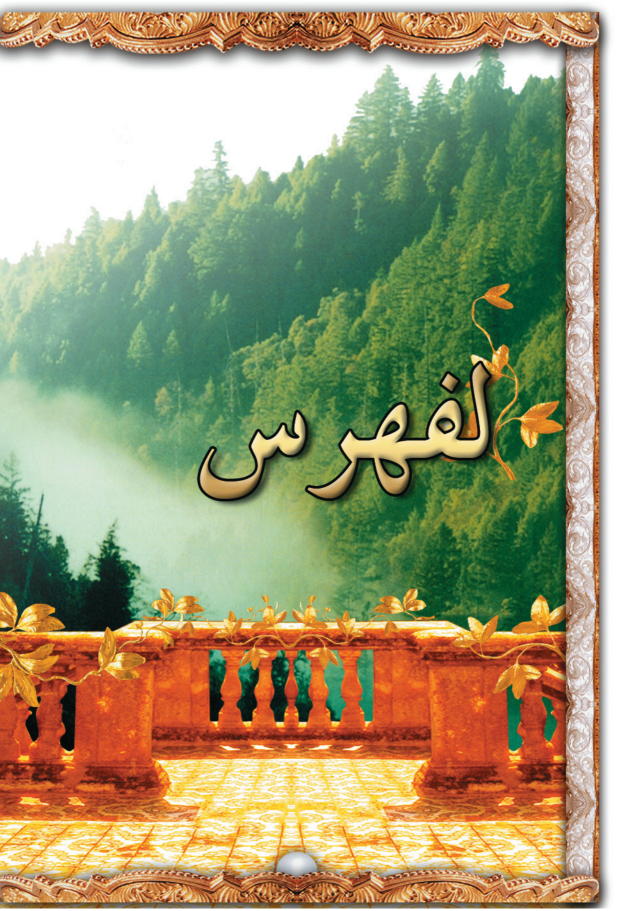
وكما يستطيع القراء قراءة هذا الكتاب والكتب الأخرى للمؤلف على انفراد، فهم يستطعيون قراءتها بشكل جماعي، أو مناقشتها فيما بينهم والتسامر حولها. إن قراءة هذه الكتب بشكل جماعي ونقل كل فرد رأيه وخبرته إلى الآخرين أمر مفيد جدا.

علاوة على هذا، فإن المساهمة في تعريف هذه الكتب – التي لم تؤلَّف إلا لوجه الله تعالى ولمرضاته – ونشرها بين الناس تُعَد حدمة إيمانية كبيرة، لأن الأدلة والبراهين التي يوردها المؤلف في هذه الكتب قوية حدا ومقنعة، لذا كان على كل من يريد حدمة هذا الدين تشويق الآخرين لقراءتها والاستفادة منها.

إننا نأمل أن يتسع وقت القارئ للاطلاع على استعراض الكتب الأخرى، الذي نقدمه في نهاية هذا الكتاب، ليكون على علم بوجود منابع ثرَّة ومصادر غنية من الكتب في المواضيع الإيمانية والسياسية، التي تعد قراءتها مفيدة وممتعة للغاية.

لا ترى في هذه الكتب ما تراه في بعض الكتب الأخرى من رؤى شخصية للمؤلف، ولا ترى شروحا وإيضاحات مستندة إلى مصادر مشبوهة، ولا أي نقص أو قصور في أسلوب الأدب والتوقير الواجب اتخاذه تجاه المفاهيم والمواضيع المقدَّسة، ولا ما يجر القارئ إلى الحيرة والتردد أو إلى اليأس والقنوط.









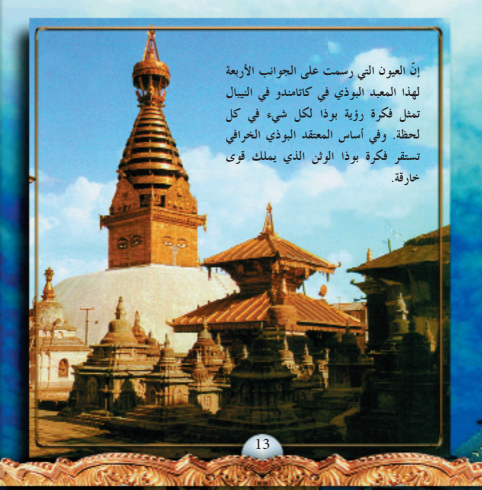
#### هارون يحيى (عدنان أوقطار)

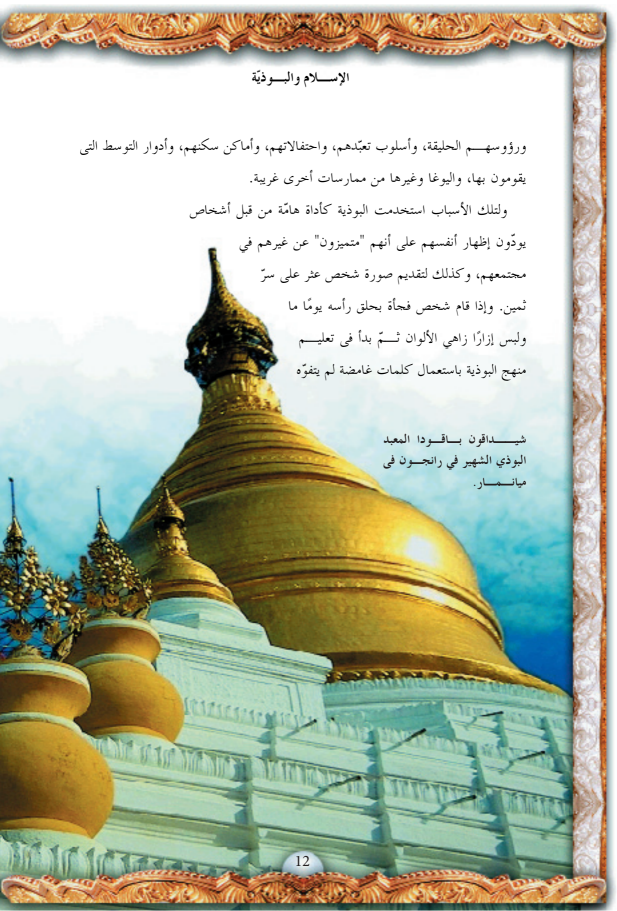
بها من قبل أبدًا فسوف يجذب قطعًا الفضول نحوه وينظر له كـــ"مبدع".

لقد تبنت العديد من الاحتفاليات البوذية، لأغراض مشابهة، فهي تنظم اللقاءات بالإزارات البوذية "التبتيّة" للظهور بمظهر المتميز عن الآحرين وشدّ الانتباه باتجاههم، أو ربّما ليعرفهم العامة أكثر.

رب ما يكون لديك معرفة مسبقة واسعة بالبوذية واكتسبت قدرًا من المعرفة العامة بها من خلال وسائل الإعلام المقروءة والمشاهدة. وفي هذا الكتاب سوف نستعرض هوية البوذية الوهمية على ضوء القرآن الكريم، وندعك لترى بوضوح مظاهر خدداع هذه الدّيانة الأكثر ضلالاً.

عندما نتأمل شكل البوذية وتماثيلها والمعتقدات العامة فيها، وأسلوب العبادة على ضوء







### الإسلام والبوذية

القرآن الكريم، سوف نكتشف أنّ فلسفتها قد بنيت على مناهج منحرفة. وفي الحقيقة فإنّ التعبد بها يتضمن ممارسات غريبة تقود معتنقيها لعبادة أصنام من الحجر والطين. وهي معتقد يجافي المنطق و العقل. وفي البلدان التي تسود فيها الديانة البوذية مزجت بالأفكار الوثنية لهذه البلدان وبالتقاليد والأعراف المحليّة وربطت بالأساطير والأفكار المنحرفة حتى تحوّلت بالكامل إلى فلسفة لا إله لها.

وعندما تقارن البوذية مع البراهماتية أو الهندوسية أو الشنتوية والديانات الشرقية الوثنية الأخرى فإنّ البوذية تتبوأ الحانب الأكثر ظلاما. إنّ من اعتنقوا هذه الديانة، ليس لأنهم يؤمنون بها، ولكن لأنّهم قد انحذبوا لـ "أسرار" الشرق الأقصى، أو فقط من أجل لفت الاهتمام نحوهم. وعليهم أن يدركوا أنّ البوذية تتضمن مبادىء منحرفة مما قد يقودهم لنكران وجود الله وإشراك الأصنام معه والعيش في ضلال ووهم. إنّ تجاهل مظاهر البوذيّة غير العقلانية واعتناقها فقط من أجل محاراة ومسايرة الآخرين سوف يؤدي لخسران مبين.

والذين يتولون الترويج للبوذية يصوّرونها غالبا باعتبارها وسيلة للخلاص، كما أنّ الذين يطوقون للانفلات من ثقافة المجتمع المادّي المرهقة والصّعبة - بما فيها من مخاوف ومشاكل ومنافسة لا ترحم وأنانية وزيف - يلجئون إلى البوذية كوسيلة لتحقيق راحة البال

﴿ وَيُمْحُ اللهُ الْبَاطِلُ وَيُحِقُّ الْحُقَّ بِكُلِمَاتِهِ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ ﴾ (سورة الشورى: ٢٤)

## هارون يحيى (عدنان أوقطار)

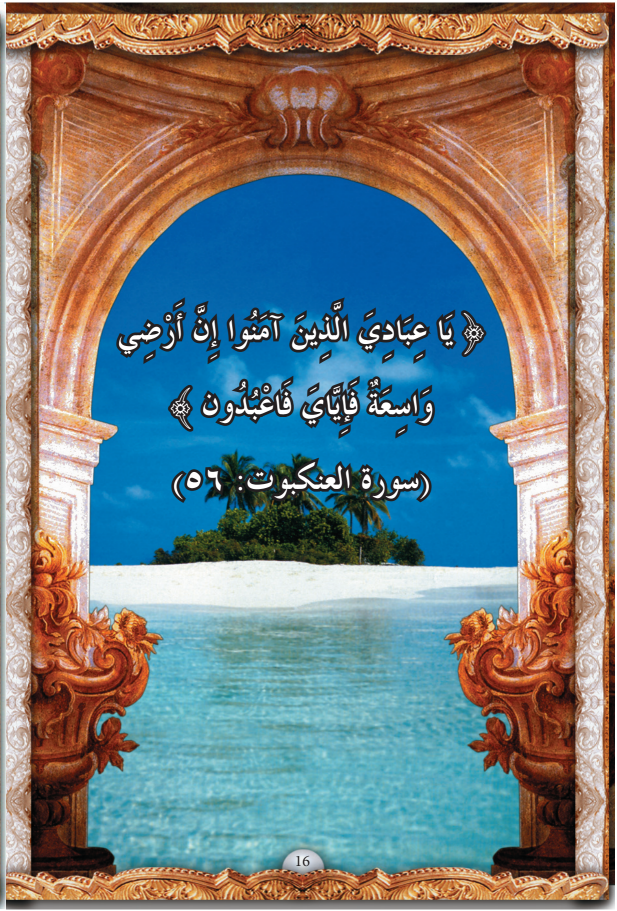
تتسبب لهم في أضرار نفسية خطيرة. وفي البلدان التي تنتشر فيها البوذية أو في المناطق التي يسكنها العديد من رهبان البوذية يبدو التشاؤم والإحباط ظاهرين على معتنقيها.

إنّ أهم الأسباب الرئيسية لما سبق هو الكسل والخمول الذين تزرعهما البوذية في أتباعها، حيث إنّ البوذية تفتقد إلى الأيمان بالحياة الأخرى الأبدية، كما أنّ البوذية لا تحث معتنقيها على أن يكونوا أفضل حالا أو أن يطوّروا من أنفسهم أو تحسين بيئتهم، ولا تحضهم السّمو الثقافي. إنّ الإسلام يحرض أتباعه دوما على البحث لأنفسهم عما هو أفضل وأحمل. وتعاليم الإسلام الأخلاقية الحية تطلب من النّاس أن يبحثوا ويتعلّموا ليطوروا أنفسهم لكي يصبحوا نافعين لمحتمعاتهم. وفي هذا يقول الله تعالى: (إِنَّمَا يَحْشَى الله مَنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَاء إِنَّ الله عَزِيزٌ غَفُورٌ) (سورة فاطر: ٢٨)

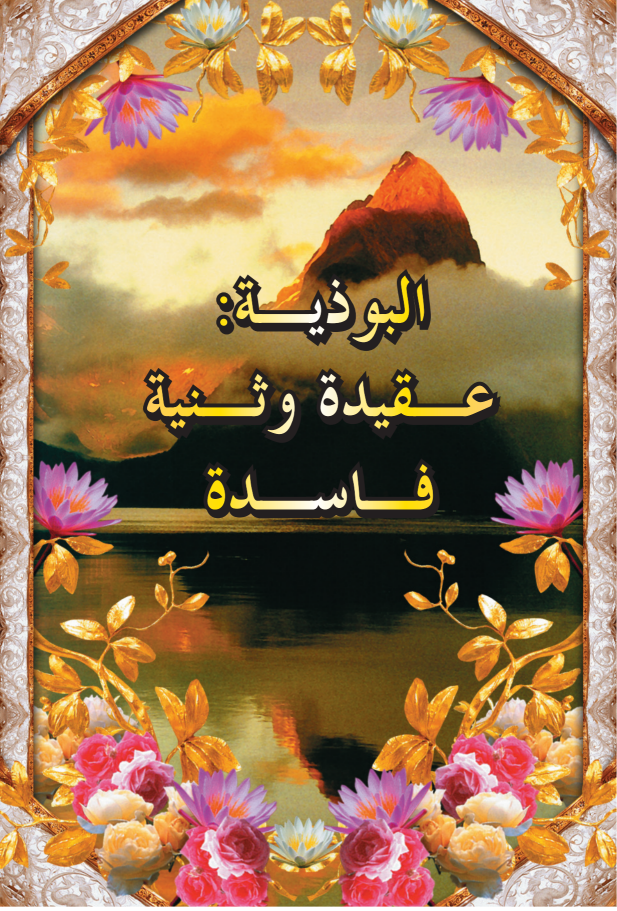
إنّ الطريق الوحيد للحصول على السعادة والرضاء في هذا العالم ولتفادى أيّ شكل من التشاؤم والشقاء والشر لن يكون يكون إلا بتسليم الناس قيادهم لله خالقنا والعيش وفق ما يُرضيه. إنّ ربنا مالك الأرض والسماء قد أعلن لكل النّاس أنّ طريق خلاصهم في إتباع القرآن الذي أرسل هاديا للحق. وفي القرآن الكريم يقول الله سبحانه وتعالى:

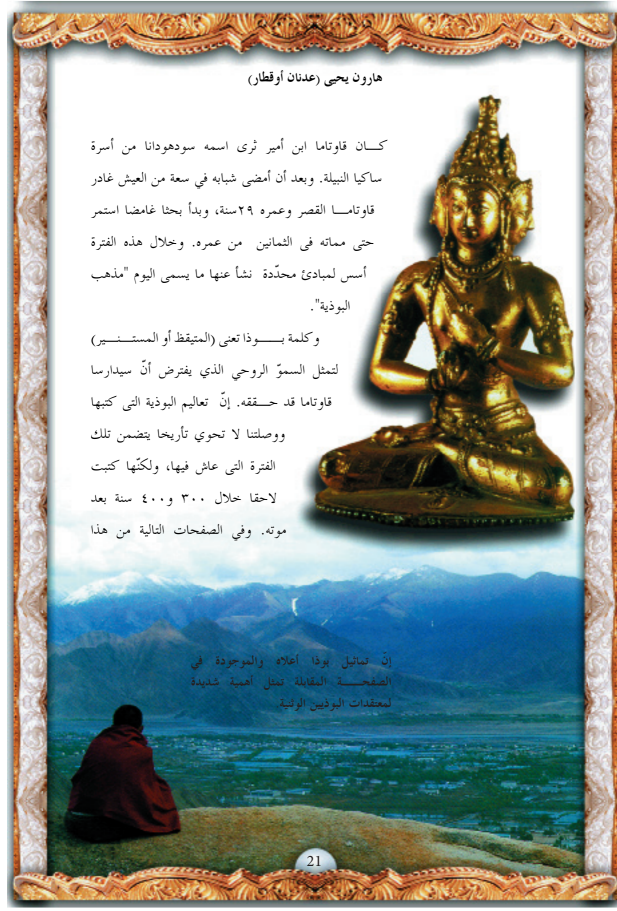
﴿ الَو كِتَابُ أَنزَلْنَاهُ إِلَيْكَ لِتُخْرِجَ النَّاسَ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ بِإِذْنِ رَبِّهِمْ إِلَى صِرَاطِ الْعَزِيزِ الْحَمِيدِ ﴾ [سورة إبراهيم: ١]

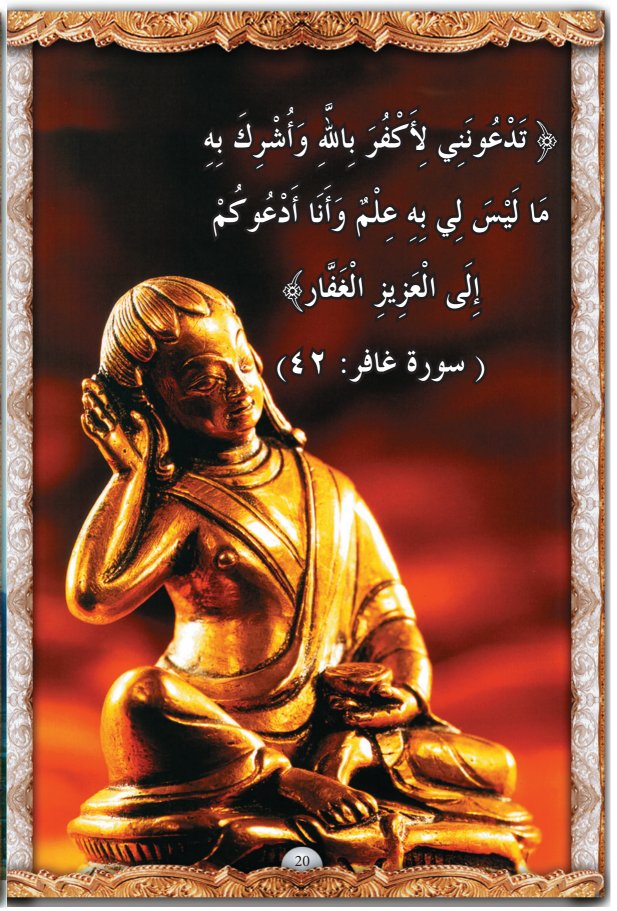
ويتعين على الذين يعتقدون في الدّيانات الوثنية مثل البوذية أن يدركوا أنّه قد غرّر بهم. ﴿ فَذَلِكُمُ اللهُ ۗ رَبُّكُمُ الْحَقُّ فَمَاذَا بَعْدَ الْحَقِّ إِلاَّ الطَّلاَلُ فَأَنَّى تُصْرَفُونَ ﴾ [سورة يونس: ٣٢]

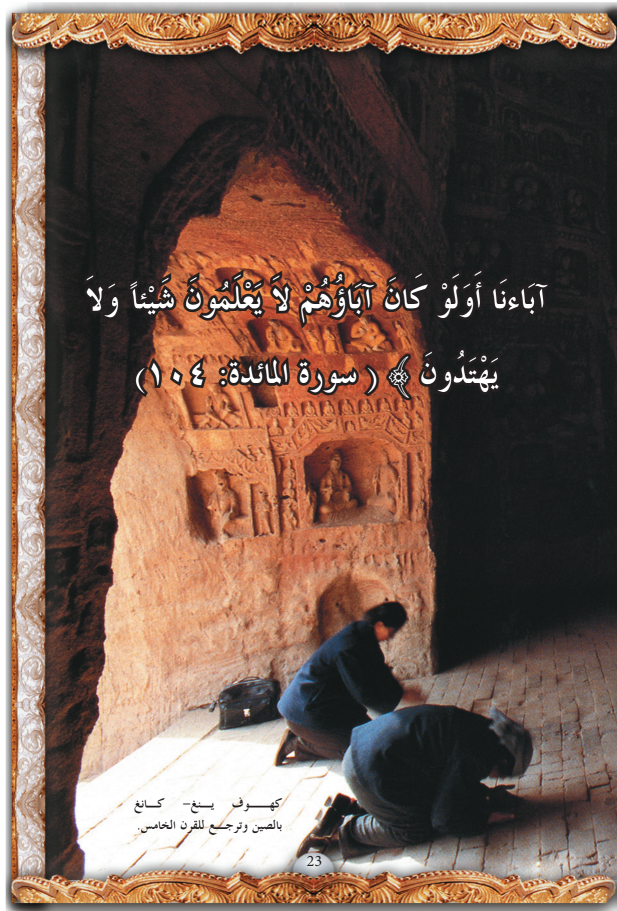


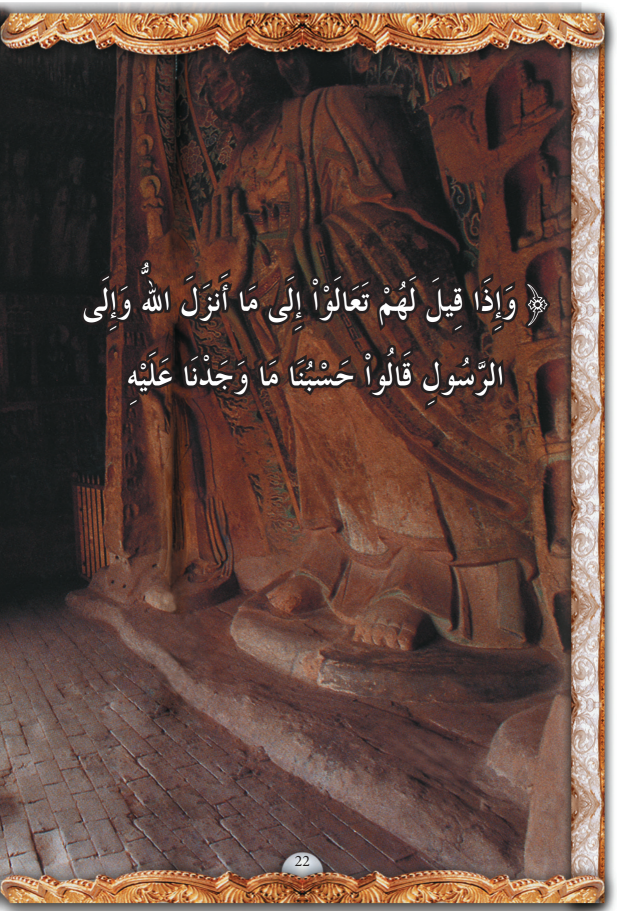






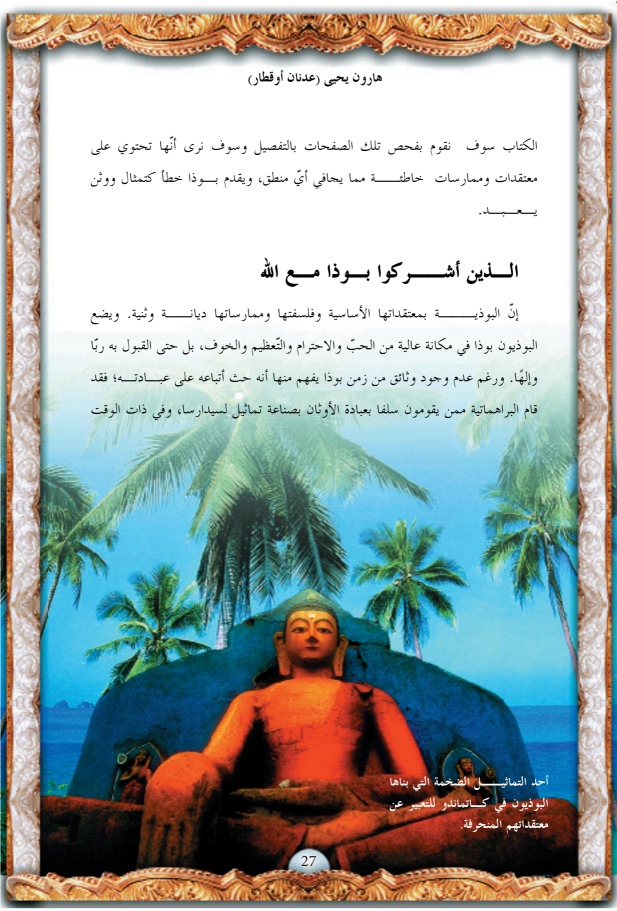


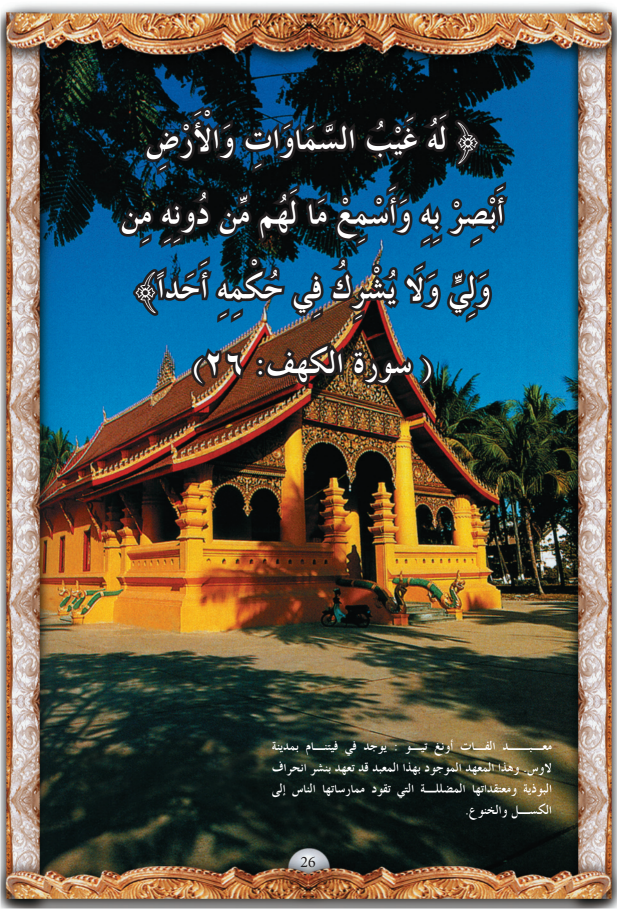


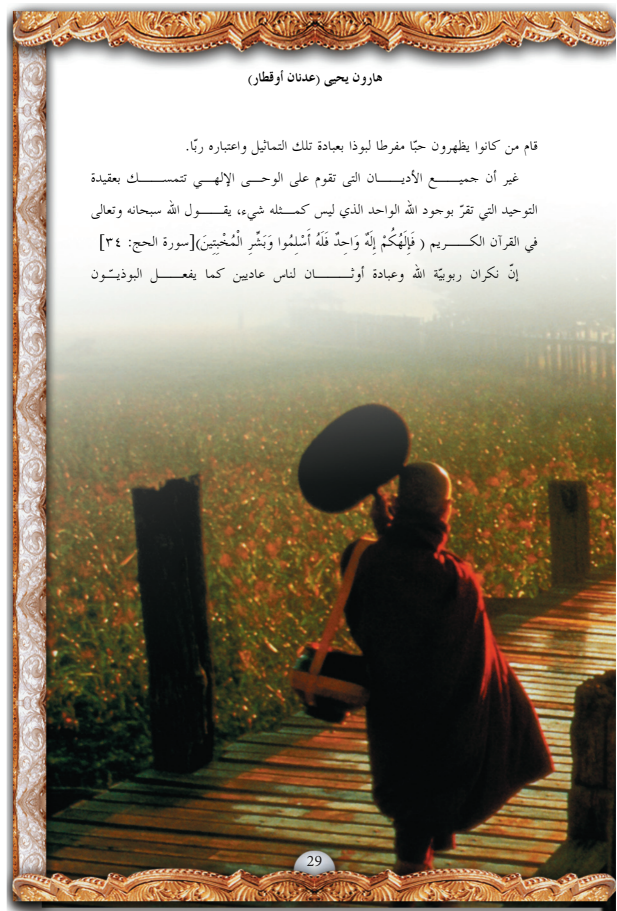


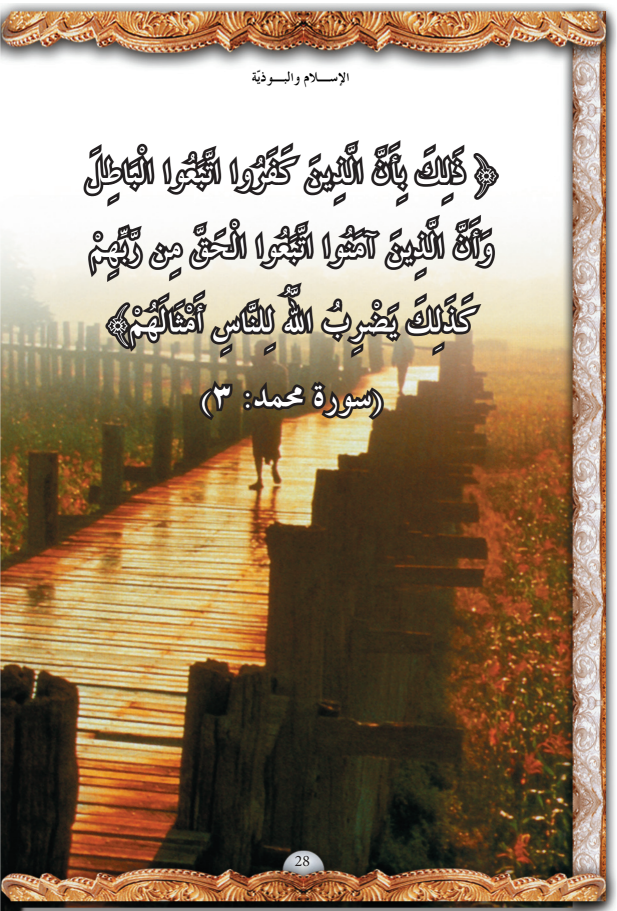


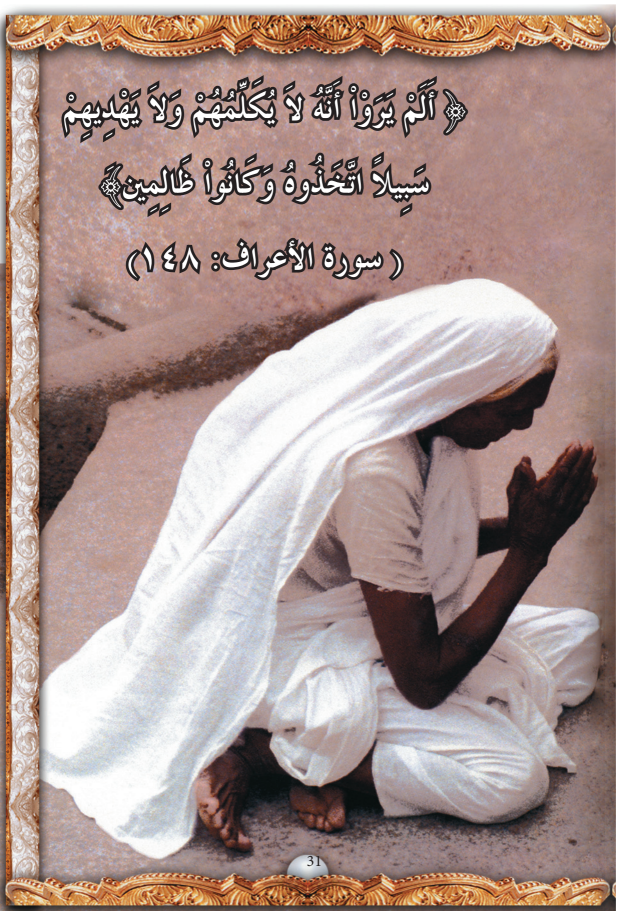


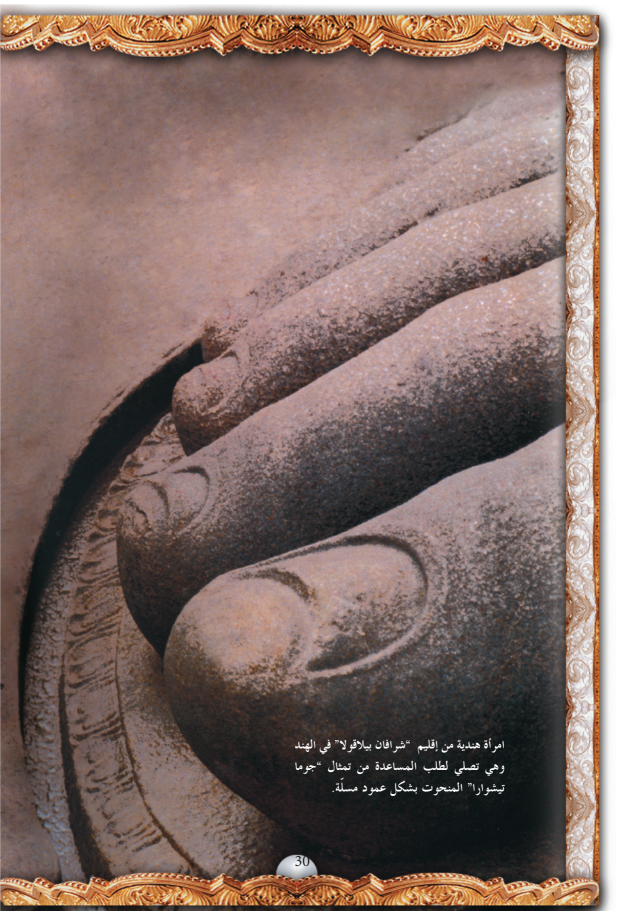


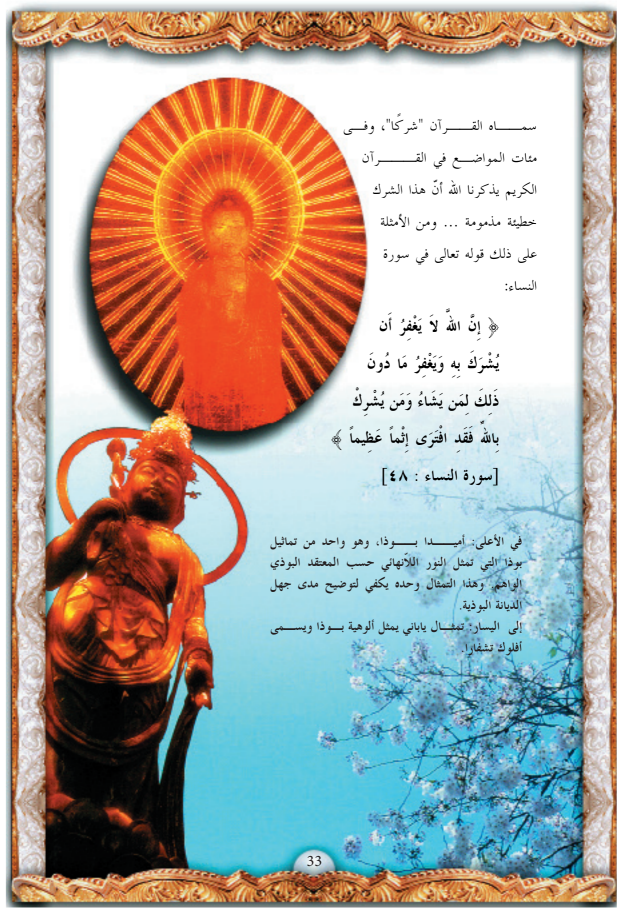


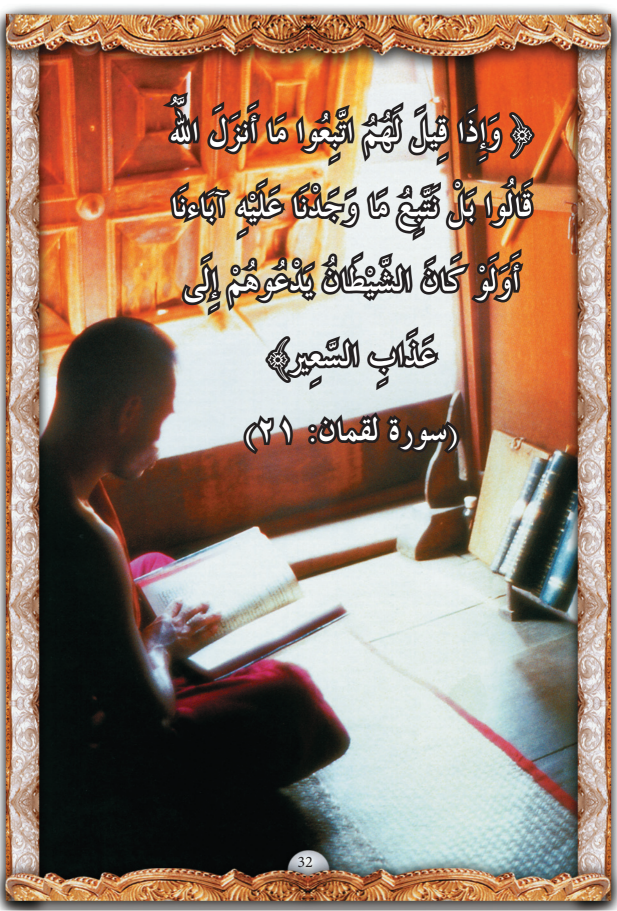


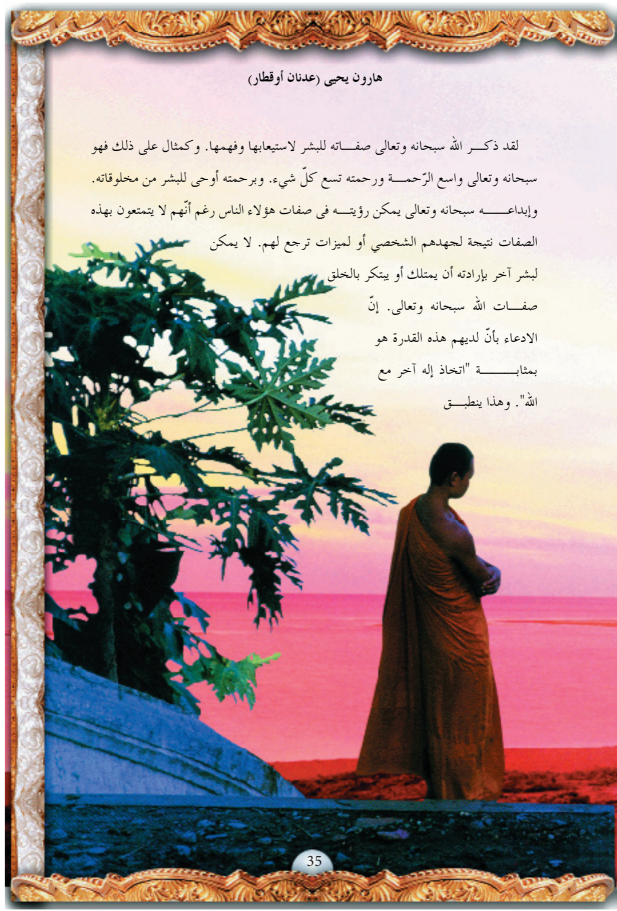












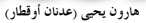
### الإسلام والبوذية

إنّ الدين الإسلامي مبنيّ على أساس وحدانيـــة الله (التوحيــد)، والقرآن الكريم كثيرًا ما يردّد عبارة لا إله إلاّ الله، وهي شرط الإيمان الأوّل. وبالتـالي فالمعنى الأساسي للشّرك يحيــد عن هذه الحقيقة نحو الفكرة الخاطئـــة والتي تفيد بوجود موجودات أخرى بجانب الله تملك "القوة والقدرة".

إنّ الله قد أخبر عن نفسه في القرآن الكريم ويصف ذاته العلية، ويذكّرنا دائما أنّه لا إله إلا هو، من ذلك قوله تعالى:

﴿ هُوَ اللَّهُ الَّذِي لا إِلَهَ إِلا هُوَ الْمَلِكُ الْقُدُّوسُ السَّلاَمُ الْمُؤْمِنُ الْمُهَيْمِنُ الْعَزِيزُ الْجَبَّارُ الْمُتَكَبِّرُ سُبْحَانَ اللهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ هُوَ اللهُ الْخَالِقُ الْبَارِئُ الْمُصَوِّرُ لَهُ الْجَبَّارُ الْمُتَكَبِّرُ سُبْحَانَ اللهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ هُوَ اللهُ الْخَالِقُ الْبَارِئُ الْمُحَكِيمُ ﴾ الأَسْمَاء الْحُسْنَى يُسَبِّحُ لَهُ مَا في السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكيمُ ﴾

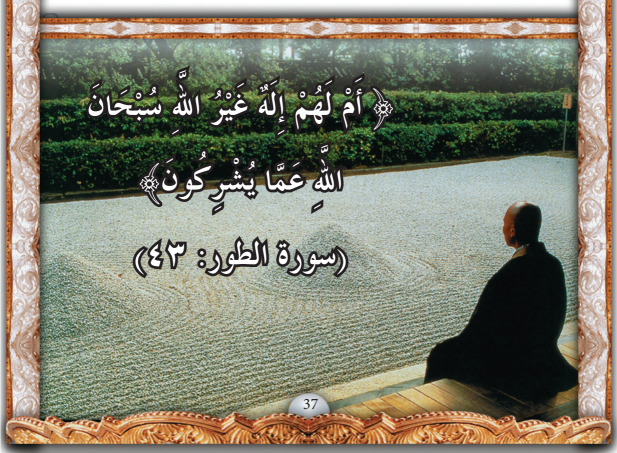
[سورة الحشر: ٢٢-٢٤]

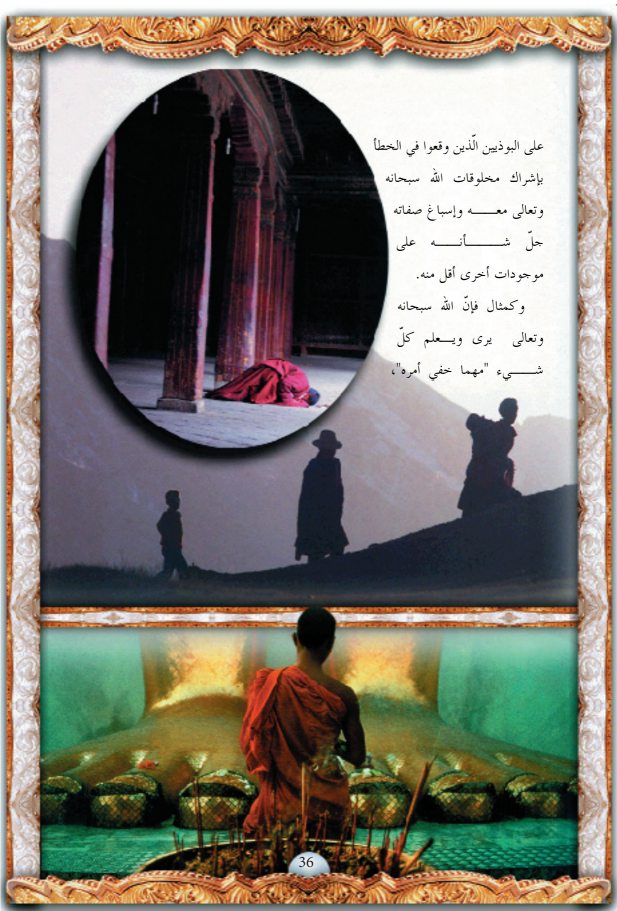


وعندما يتصرّف شخص في الخفاء دون أن يكون بجانبه شخص آخر معتقدًا أن لا أحد يراه فإنّه يكون واهمًا لأنّ ربنا سبحانه يــراه ويعــلم كلّ شيء يفعلـــــه. وهو يعـــلم بكلّ ما يحدث في الكون حتى التفاصيل الدقيقة يعلمها لأنه هو الله الذي خلق ذلكم جميعـا. وفي القرآن الكريم يؤكد الله سبحانه وتعالى هذا المعنى بقوله:

﴿ لاَّ تُدْرِكُهُ الأَبْصَارُ وَهُوَ يُدْرِكُ الأَبْصَارَ وَهُوَ اللَّطِيفُ الْخَبِيرُ ﴾ [سورة الأنعام: ١٠٣]

أينما وجد إنســـان فإنّ الله موجود معه كحقيقة مطلقة، والله يعلم فيم تفكر في هذه اللحظة تحديدًا، وأنت تقرأ هذه الكلمات و الله يخبرنا أنه يرانا في أي مكان نكون في سلمان في القرآن الكريم: ,

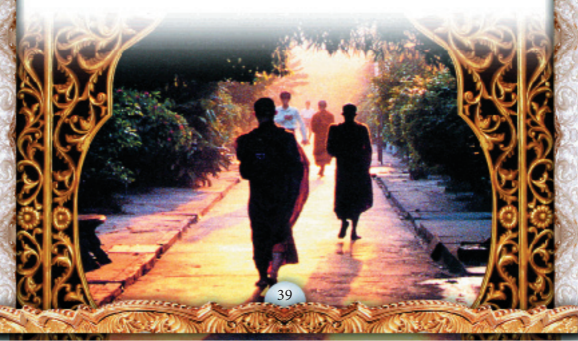


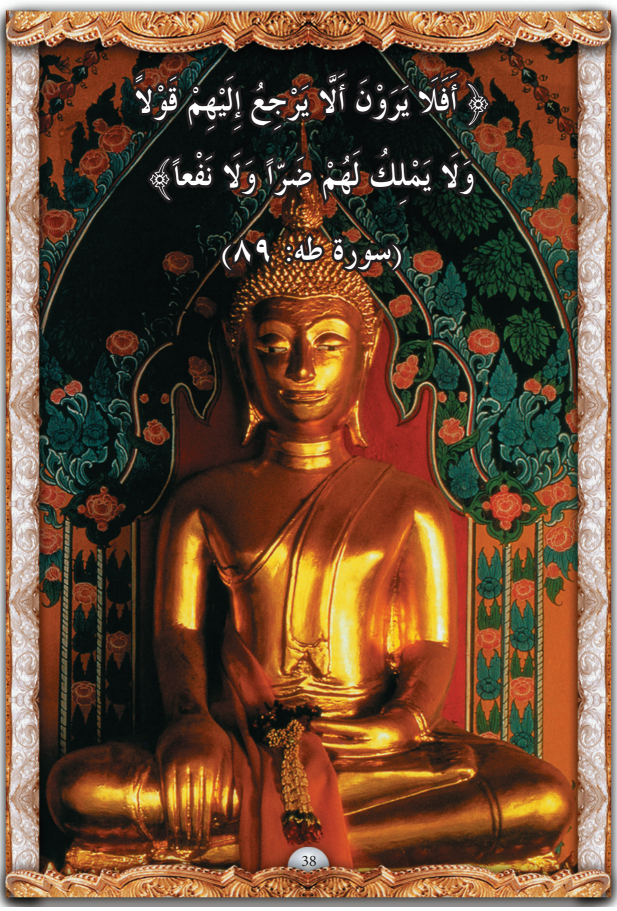


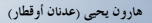
﴿ وَمَا تَكُونُ فِي شَأْنِ وَمَا تَتْلُو مِنْهُ مِن قُرْآنِ وَلاَ تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلِ إِلاَّ كُنَّا عَلَيْكُمْ شُهُوداً إِذْ تُفِيضُونَ فِيهِ وَمَا يَعْزُبُ عَن رَّبِّكَ مِن مِّثْقَالِ ذَرَّةٍ فِي الأَرْضِ عَلَيْكُمْ شُهُوداً إِذْ تُفِيضُونَ فِيهِ وَمَا يَعْزُبُ عَن رَّبِّكَ مِن مِّثْقَالِ ذَرَّةٍ فِي الأَرْضِ وَلاَ فَي كِتَابٍ مُّبِينٍ ﴾ [سورة وَلاَ في السَّمَاء وَلاَ أَصْغَرَ مِن ذَلِكَ وَلا أَكْبَرَ إِلاَّ فِي كِتَابٍ مُّبِينٍ ﴾ [سورة يونس: ٦٦]

وقوله تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سَتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعُرْشِ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي الْأَرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنزِلُ مِنَ السَّمَاء وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنتُمْ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَبَصِيرٌ ﴾ [سورة الحديد: ٤] فيهَا وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنتُمْ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَبَصِيرٌ ﴾

هذه النقطة تكشف الفهم الوثني للبوذيين والكثير غيرهم. فأتباع بوذا يعتبرونه كما لو كان يرى ويعلم كل شيء إنّ تعدد تماثيل بوذا في البلدان التي تشكل البوذية فيها الديانة السائدة، وعيرون بوذا المصورة في كل معبد كلّها تشهد باعتقاد البوذيين المنحرف والضال بأنّ بوذا يراهم في كل لحظة بعينيه المصنوعتين من الحجر أو الخشب،







ويسمعهم بأذني\_\_\_\_ه المتخشبة. ولهذا السّبب فقد ملئوا مساكنهم بتماثيله وهم يقومون أمامها بممارسة فروض التوقير.

وبتلك الأفعال فإنهم يتصرفون بما يتنافى مع المنطق ويرتكبون خطيئة كبرى. ويخبرنا القرآن الكريم أنّ من يشركون الآخرين مع الله قد خدعوا خداعًا كبيرًا، وأنّ ما صنعوه من آلهة لا تغنى عنهم شيئًا:

﴿ أَلَهُمْ أَرْجُلٌ يَمْشُونَ بِهَا أَمْ لَهُمْ أَيْدِ يَبْطِشُونَ بِهَا أَمْ لَهُمْ أَعْيُنٌ يُبْصِرُونَ بِهَا أَمْ لَهُمْ آذَان يَسْمَعُونَ بِهَا قُلِ ادْعُواْ شُرَكَاءَكُمْ ثُمَّ كِيدُونِ فَلاَ تُنظِرُونِ ﴾ [سورة الأعراف: ٩٥]

ولا تنس أنّ الوثنيسة لا تعنى فقط عبادة التماثيل الماديّة، فأيّ شخص يقدّس المشرّا آخر لما عنده من الملك والغنى معتقدًا أنّه بذلك ينفعه أو يضرّه فقد جعل من ذلك الإنسان معبودًا وإله دون أن يدري، ودون أن ينتبه إلى أنّ مثل هذه الأشياء الرّائلة إنما هي ابتلاء وفتنة. إنّ الله يحذرنا في القرآن الكريم من كل هذا بقوله:

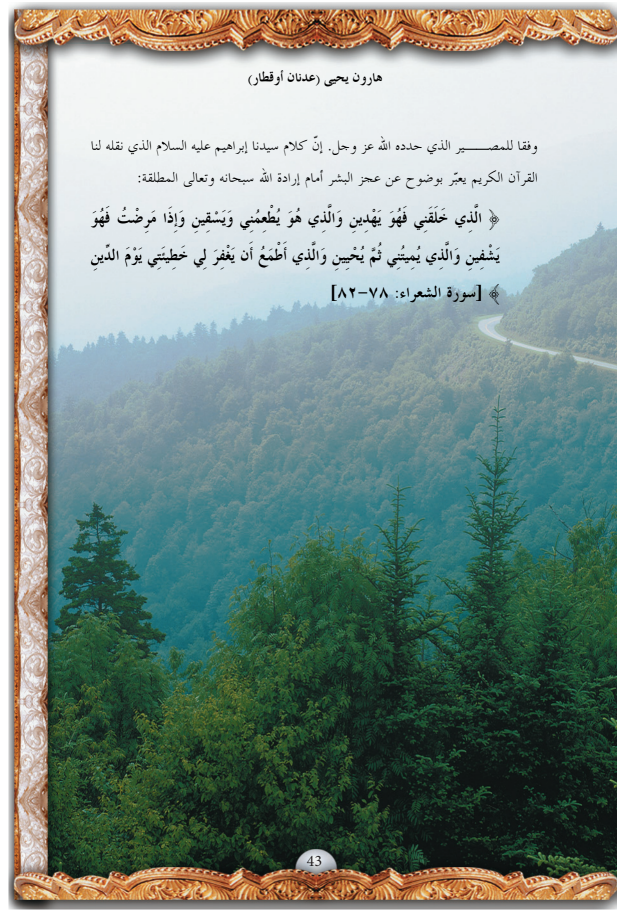
﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَتَّخِذُ مِن دُونِ اللهِ أَندَاداً يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّ اللهِ وَالَّذِينَ آمَنُواْ أَشَدُّ حُبَّاً للهِ وَلَوْ يَرَى الَّذَينَ ظَلَمُواْ إِذْ يَرَوْنَ الْعَذَابَ أَنَّ الْقُوَّةَ لِلهِ جَمِيعاً وَأَنَّ اللهُ شَديدُ الْعَذَابِ ﴾ [سورة البقرة: ١٦٥]

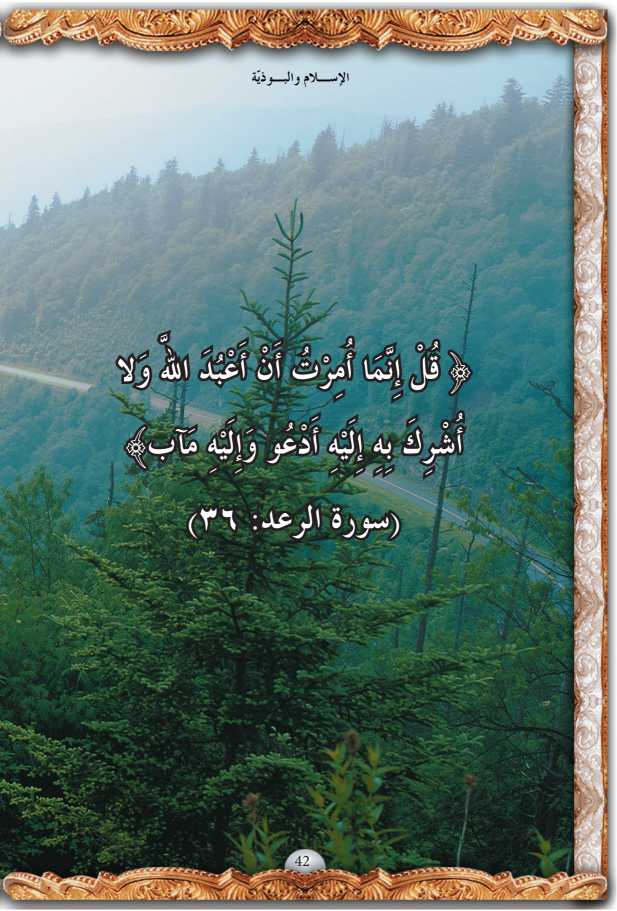
إنّ بوذا عبد لا حول له ولا قوة، وقد خلقه الله في هذا العالم؛ وليس لديه قدرة أو إرادة مستقلة للتأثير على الناس. فهو يتحرك بإرادة الله، وقد عاش حياته التي وهبها الله له

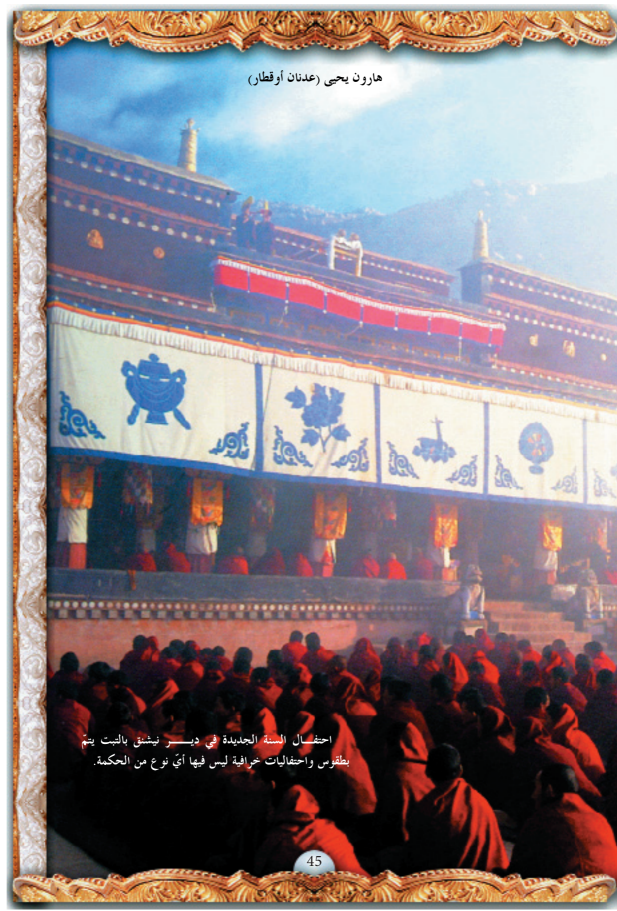


﴿ اللهُ الَّذِي خَلَقَكُمْ ثُمَّ رَزَقَكُمْ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ ثُمَّ يُحْيِيكُمْ هَلْ مِن شُرَّكَائِكُم مَّن يَفْعَلُ مِن ذَلكُم مِّن شَيْء سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ رسورة الروم ٤٠٤)

إنّ حيــــاة البوذي مليئــــة بالطقوس الخرافية، وخلال احتفالات السنة الجديدة في البت مثـــلا يقوم البوذيون بتعليق قطع من المواد وعليها صـــلوات مكتوبة في فروع الأشجار ويقومون بنثر قصاصات من الورق الملون في الهواء.







### الإسلام والبوذية

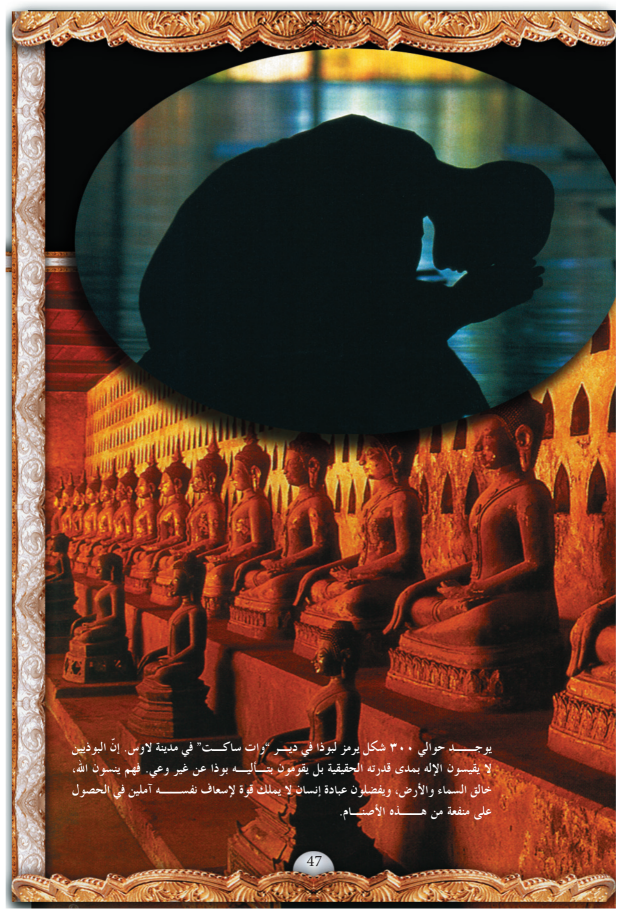
لقد عاش بوذا قدره ومصيره الذي رسمه الله له، وحينما حـل أجله مات وهلك، ويتعين ألا ننسى أنّه بدون إرادة الله تعالى لا يتسنى لأحد أن يؤمن، فالله هو الذي يهدي البشر. وما لم يرد الله فلن يكون بوسع أحد إرشاد الآخرين إلى الطريق الصّحيح. كما أنّ الله يرشد النّاس نحو الحقيقة والحمال. إنّ الدّعوة والكلام يؤثران في قلوب الناس إذا أراد الله ذلك. حقا إنّ الله هو القوّة المطلقة الوحيدة التي ينبغي تعظيمها وحبّها وطلب العون منها، يقول تعالى:

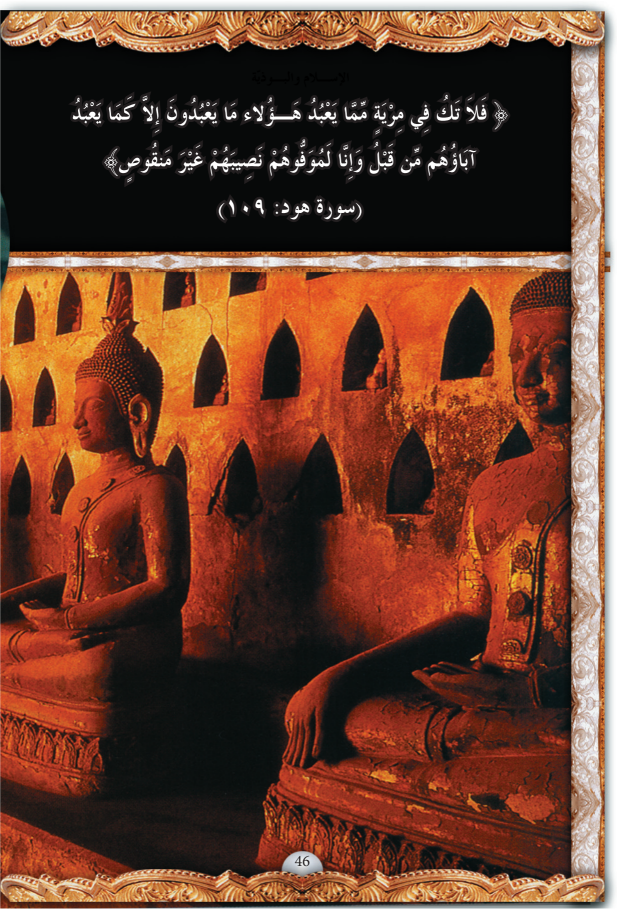
﴿ مَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ إِنَّ اللَّهَ لَقُويٌّ عَزِيزٌ ﴾ [سورة الحج: ٧٤]

يعطي القرآن أمثـــــــلة عـــديدة لأناس يعبدون الأوثـــــان. ومن الأمثلة على ذلك، قوم إبراهيم المشركين الذين نحتوا ما يشبه آلهتهم من أصنام، وعبدوها واستمعوا لمناجاتها. وفي القرآن الكريم يحدثنا الله سبحانه وتعالى عن هذه الأصنام:

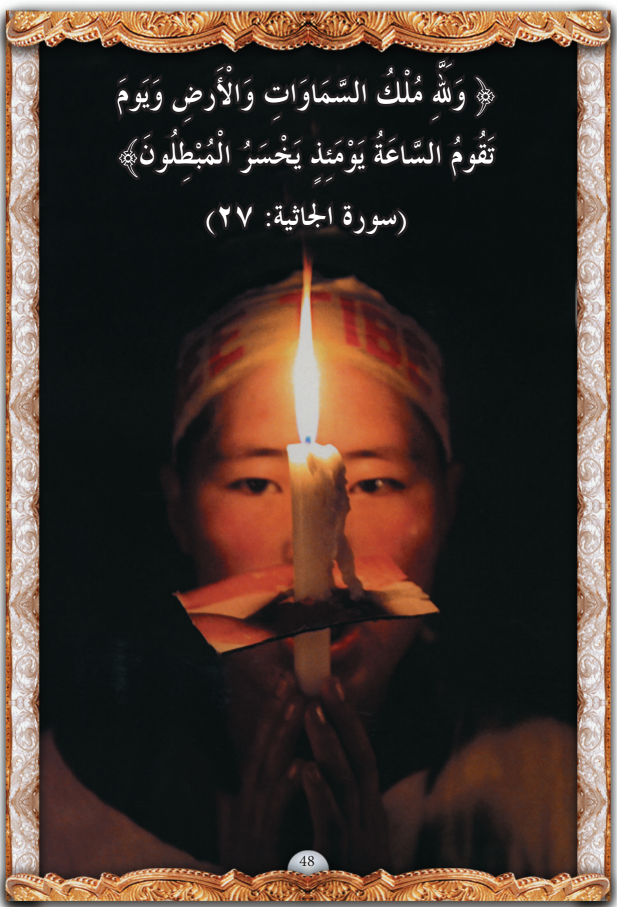
﴿ إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ مَا هَذِهِ التَّمَاثِيلُ الَّتِي أَنتُمْ لَهَا عَاكِفُونَ قَالُوا وَجَدْنَا آبَاءنَا لَهَا عَابِدِينَ ﴾ [سورة الأنبياء: ٢٥-٥٣]

وكما توضّح هذه الآيـــات فقد اتبع البشر ذلك النّوع من العبادة كميراث خلفه لهم أسلافهم. لذا فإنّ عبادة الأوثان بغض النظر عن انعدام منطقها يمكن أن تكون نوعًا من النشاط الاجتماعي الذي يرجع إلى أيام الطّفولة ولا ينظر له بغرابة حتى في أكثر المجتمعات









عليه السلام وجدوا أناسًا يعبدون الأصنام وطلبوا من موسى أن يصنع لهم صنما مشابها لما عندهم، ويخبرنا القرآن عن تلك القصة:

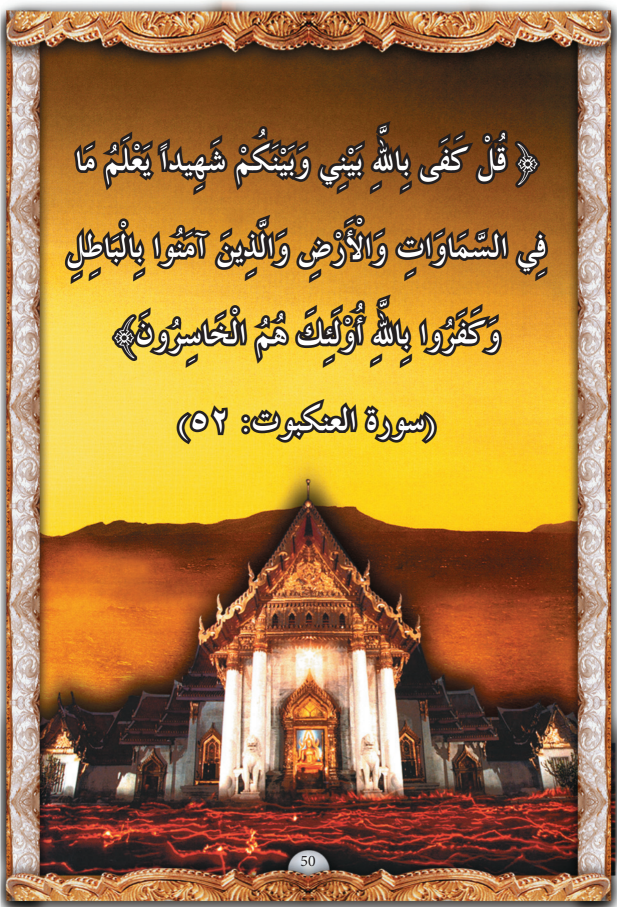
﴿ وَجَاوَزْنَا بِبَنِي إِسْرَائِيلَ الْبَحْرَ فَأَتَوْاْ عَلَى قَوْمٍ يَعْكُفُونَ عَلَى أَصْنَامٍ لَّهُمْ قَالُواْ يَا مُوسَى اجْعَلَ لَنَا إِلَهَ أَكُمْ اللَهُمْ آلِهَةٌ قَالَ إِنَّكُمْ قَوْمٌ تَجْهَلُونَ إِنَّ هَــؤُلاء مُتَبَّرٌ مَّا هُمْ فِيهِ وَبَاطِلٌ مَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [سورة ٧ الأعراف: ١٣٨-

من هذا العرض نحد أنّ بنى إسرائيل وقد تصرفوا بجهل يريدون إلها يرونه بأعينهم ويركعون له، وربما أداء طقوس احتفالية له. وهذا يدلّ على أنّهم لم يقدّروا الله حق قدره. ورغم أنّ موسى أبان لهم وجه الحق سرعان ما صنعوا لأنفسهم صنمًا حالما فتركهم موسى وأعلمهم أن ما هم فيه ضلال عظيم. ويخبرنا الله سبحانه وتعالى بأنّ الندم سرعان ما انتابهم بعد ذلك:

﴿ وَاتَّخَذَ قَوْمُ مُوسَى مِن بَعْدِهِ مِنْ حُلِيِّهِمْ عِجْلاً جَسَداً لَّهُ خُوَارٌ أَلَمْ يَرُواْ أَنَّهُ لَا يُكَلِّمُهُمْ وَلاَ يَهْدِيهِمْ سَبِيلاً اتَّخَذُوهُ وَكَانُواْ ظَالِمِينَ وَلَمَّا سُقِطَ فَي أَيْدِيهِمْ وَرَأُواْ أَنَّهُمْ قَدْ ضَلُّواْ قَالُواْ لَئِن لَمْ يَرْحَمْنَا رَبُّنَا وَيَغْفِرْ لَنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ الْخَاسِرِينَ ﴾ [سورة الأعراف: ١٤٨-١٤٩]

غير أن الله سبحانه وتعالى قد ردّ على من اتخذوا من العجل إلها في القرآن الكريم حين يقول:

﴿ إِنَّ الَّذِينَ اتَّخَذُواْ الْعِجْلَ سَيَنَالُهُمْ غَضَبٌ مِّن رَّبِّهِمْ وَذِلَّةٌ فِي الْحَياةِ الدُّنْيَا وَكَذَلِكَ نَجْزِي الْمُفْتَرِينَ ﴾ [سورة الأعراف: ١٥٢]

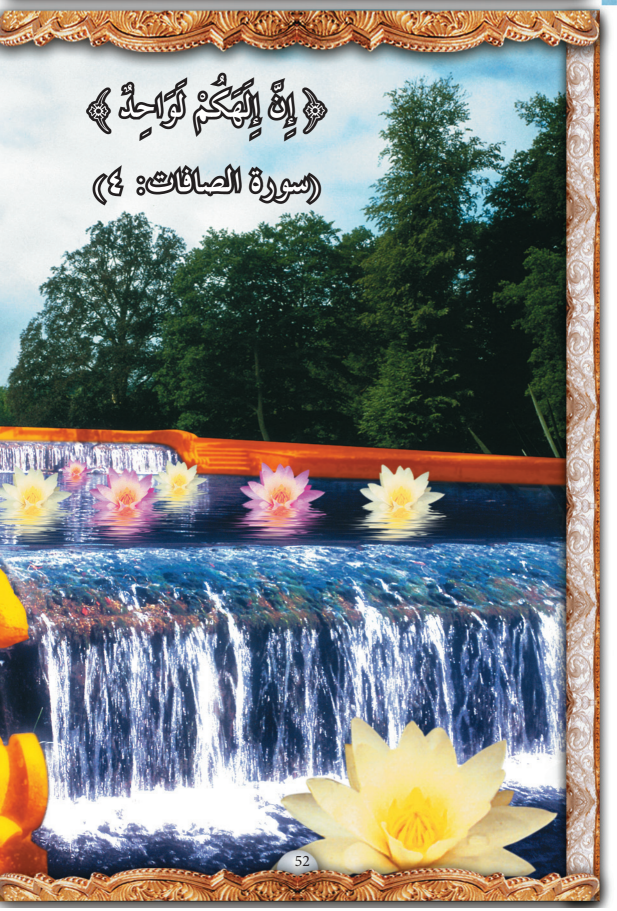


إنّ هذه الآيات توضح أنّ الله إذا أراد بطش بمن يشركون به من مخلوقاته، ومن يفعلون ذلك يفترون الكذب في الواقع، فالحقيقة الثابتة هي أنّ ثمة إلها واحدًا لا شريك له. إنّ الرّكوع لهذه الآلهة المصنوعة حريمة نكراء. وكما جاء في القرآن الكريم فالله يمكن أن يغفر لمن يرتكب أيّ خطيئة، ولكن لا يغفر أبدًا لمن يشرك به في عبادته:

﴿ إِنَّ الله لا يَعْفِرُ أَنْ يَشُرِكُ بِهُ وَيَعْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءُ وَمَن يُشْرِكُ بِهِ الله فَتَرَى إِثْماً عَظِيماً ﴾ [سورة النساء: ٤٨]

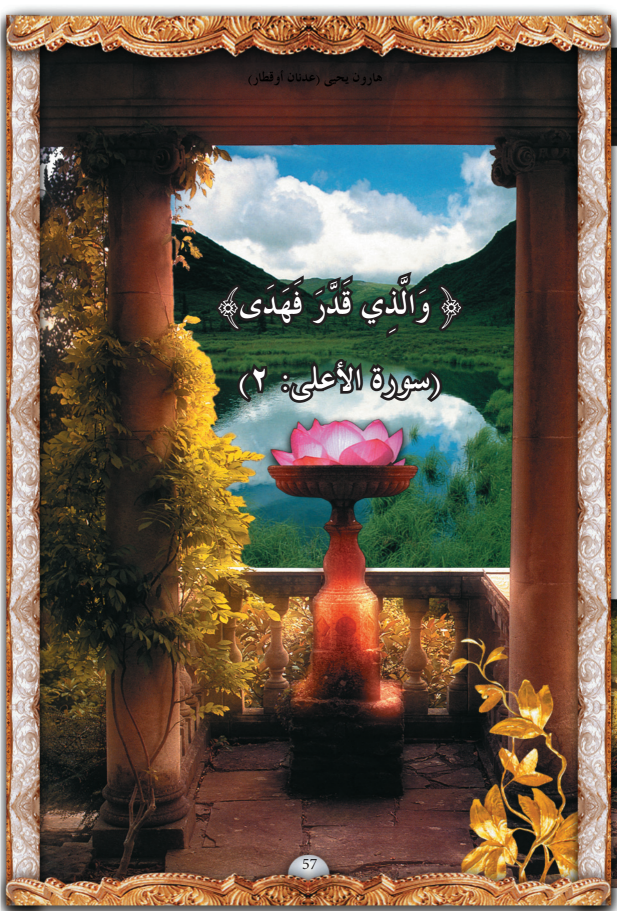
# إنما الله إله واحد

من أهم الأسس التي قام عليها الإسلام معرفة وجود الله وفهم حقيقة أنه لا إله إلا هو. والقرآن الكريم، المصدر الأول للدين الإسلامي يخبرنا بأن التوحيد هو أعظم أركان الدين:

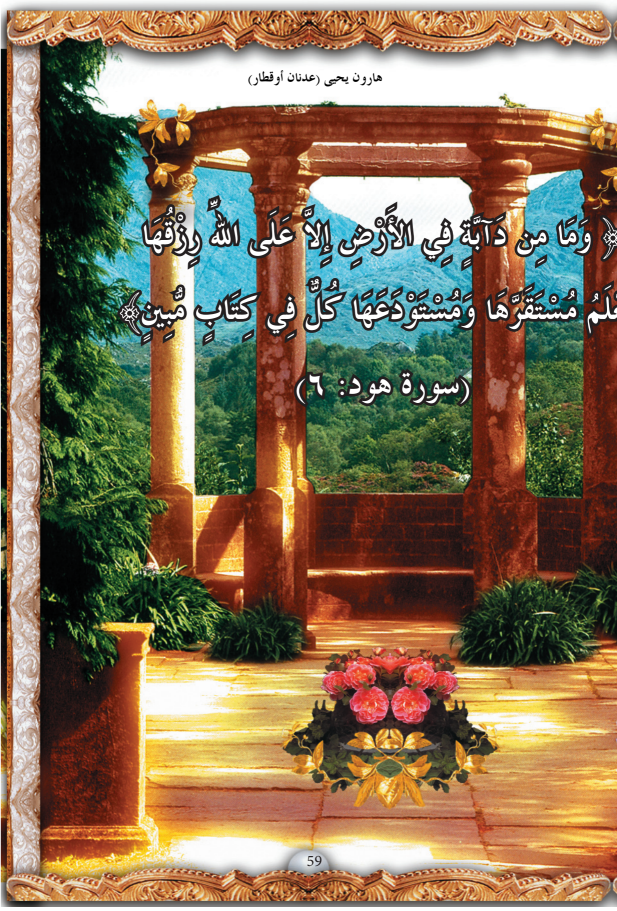






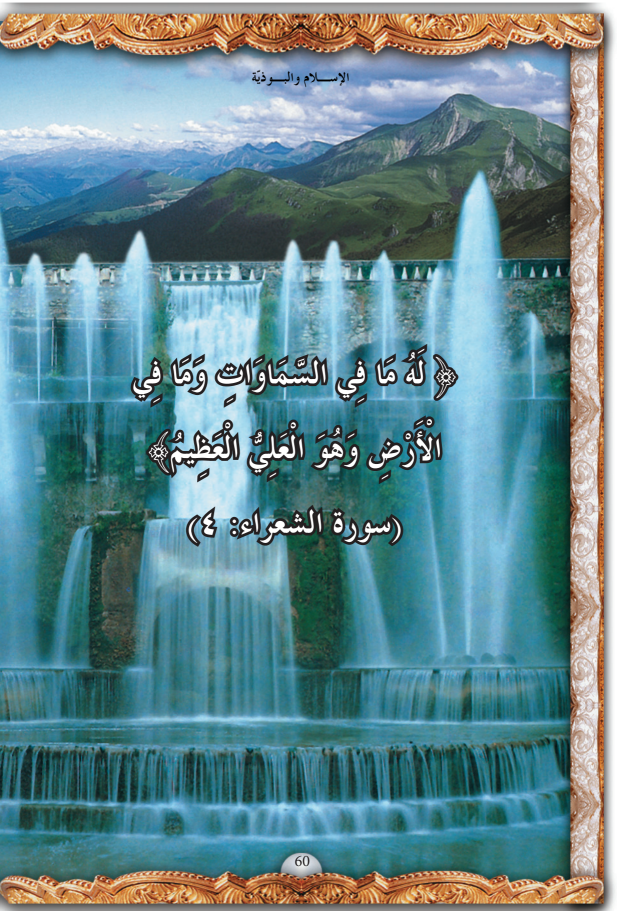














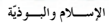


- 1. فنايا بيتاكا: ويعني هذا الباب "سلة التأديب"، وهو يحتوي على قواعد تخصّ الرّهبان والراهبات، وكيف يتم اتباعهم. كما يتضمن بعض المسائل التي تخصّ القرّاء العاديين من غير الرّهبان والراهبات.
- Y. سوتا بيتاكا: وأكثر هذا القسم يتكون من أحاديث شرح فيها بوذا أفكاره، ولهذا السبب سمّي هذا الباب "سلة الحديث". وقد تمّ تناقل كلماته تلك عبر القرون لتختلط بالأساطير الأخرى والمعتقدات الكاذبة.
  - ٣. أبهيداما بيتاكا: ويتضمن هذا الباب فلسفة البوذي وتفاسير لمواعظ بوذا.

واليوم فكهنة البوذية يقدّسون هذه النصوص ويتعبدون بها وينظمون حياتهم طبقا لما جاء فيها، ويصوّرون بوذا على أنه إله حقيقى (تعالى الله عما يصفون!). ولهذا السبب فالبوذي

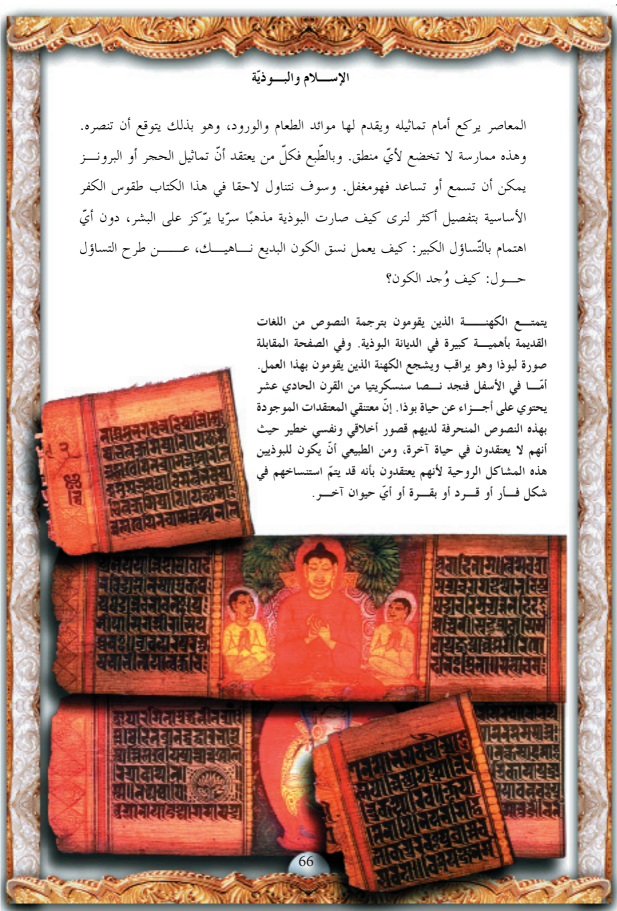


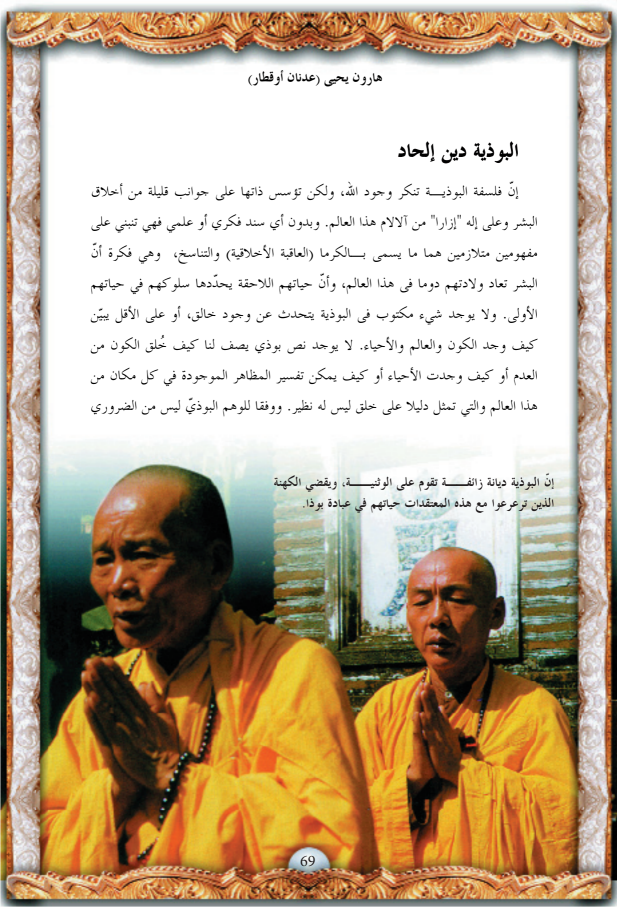
في منطقة الستبت يمثل الترويج لنصوص بوذا المكتوبة واحدا من أهم مقتضيات التعبد، وبصفة خاصة من الكهنة الذين عزلوا أنفسهم كليا عن العالم ووهبوا أنفسهم لهذا العمل، ومع جهلهم بحقيقة الحياة الآخرة فإنّ هؤلاء الناس يعيشون حياتهم الدنيوية بالسعسى وراء سراب لا جدوى منه.

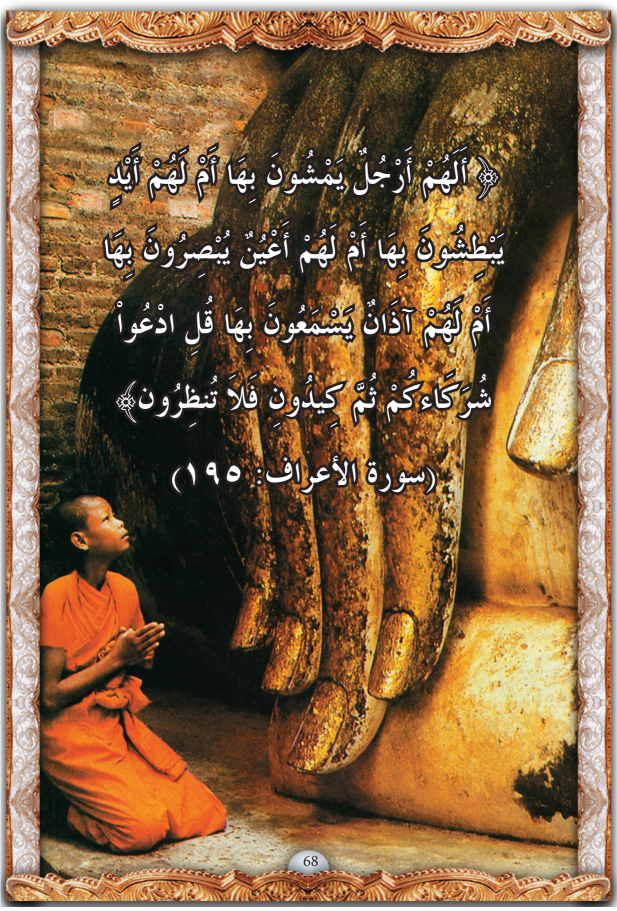












التفكير في هذه الأمور. وكما تزعم نصوص بوذا فإنّ أهم شيء في الحياة هو كبح الشّهوات وتبحيل بوذا والتخلص من الآلام، وبالتالي فإنّ البوذية كعقيدة تعاني من نظرة ضيقة تحجب معتنقيها عن بحث هذه الأسئلة الأساسية مثل: من أين جاء العالم, وكيف وجد الكون وجميع المخلوقات. والحقيقة أنّها تمنعهم من مجرّد التفكير في هذه الأشياء وتحصرهم في قالب ضيق من حياتهم الآنية.

## ديانة قهر واستعباد

إنّ محاولة البوذية إلغاء كلّ الرغبات البشرية يمثل جانبا آخر من فلسفتها الضيقة. لقد خلق الله تعالى كثيرا من النعم في هذا العالم لفائدة البشر ومتعتهم، ولذلك فيتعين عليهم شكره. ولهذا السبب لم يأمر القرآن البشر بكبت رغباتهم أو لتحمل الألم والمعاناة، وعلى

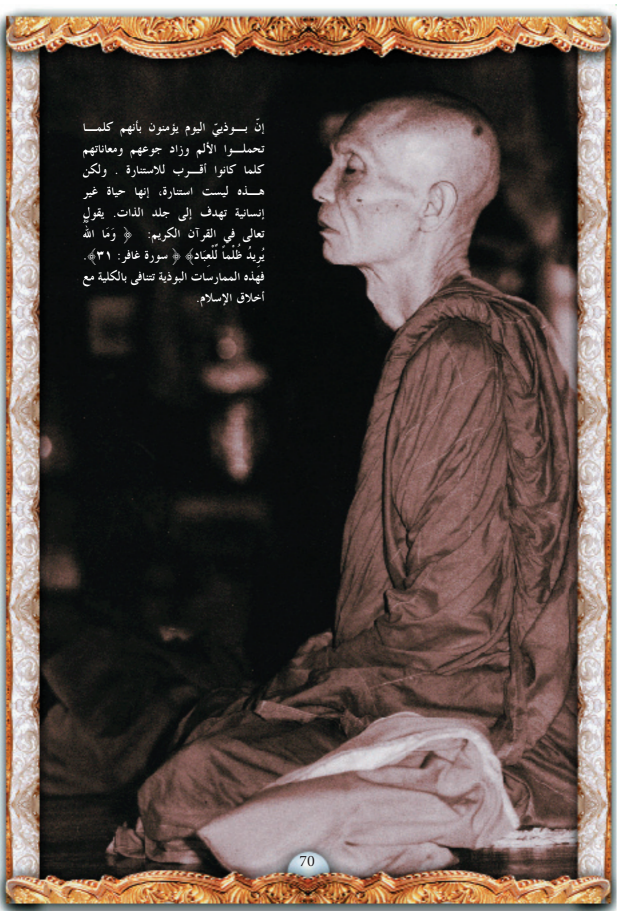
العكس من ذلك فإنّه يوجب عليهم أن ينتفعوا

بالجوانب الجميلة في الوجود (بعيدًا عن أيّ سلوك غير مشروع) وأن لا يحرموا أنفسهم دون سبب، أو

> يؤذوا أنفسهم. ولهذا السبب فقد وضح الله تعالى بأنّ النبي صلى الله عليه وسلم قد حرر أتباعه من

> > القيود:

وفقا لتعاليم البوذية فإن الجوع والبؤس والألم أمور تقود لمعرفة الحقيقة.



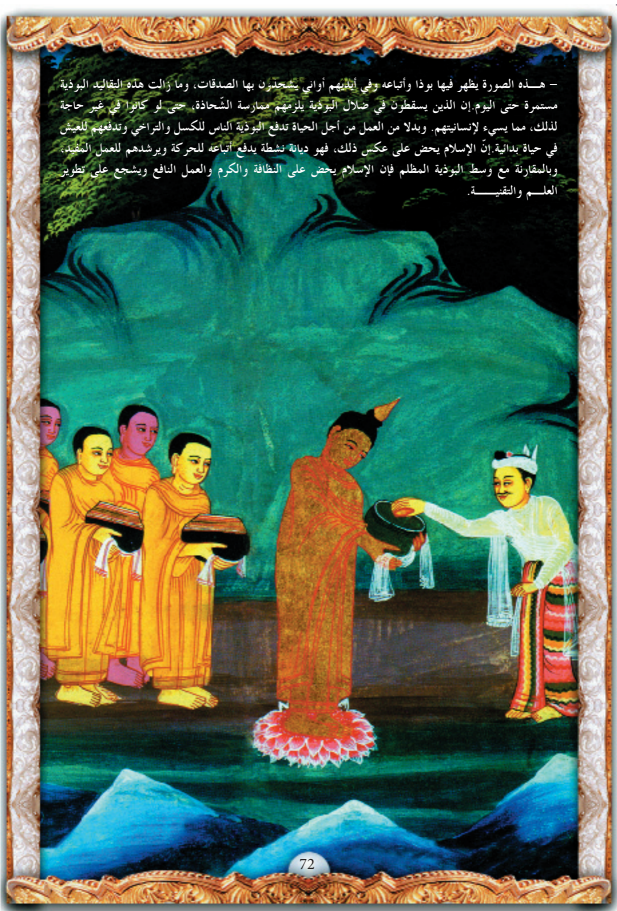
﴿ الَّذِينَ يَتَبِعُونَ الرَّسُولَ النَّبِيَّ الأُمِّيَّ الَّذِي يَجِدُونَهُ مَكْتُوباً عِندَهُمْ فِي التَّوْرَاةَ وَالإِنْجِيلِ يَأْمُرُهُم بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ عَنِ الْمُنكُرِ وَيُحلُّ لَهُمُ الطَّيِّبَاتِ وَيُحرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَآئِثَ وَيَضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَالأَغْلاَلَ الَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ وَيُحرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَآئِثَ وَيَضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَالأَغْلاَلَ الَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ فَالَّذِينَ آمَنُواْ بِهِ وَعَزَّرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَاتَّبَعُواْ النَّورَ الَّذِي أُنزِلَ مَعَهُ أُوْلَـئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾ [سورة الأعراف: ١٥٧]

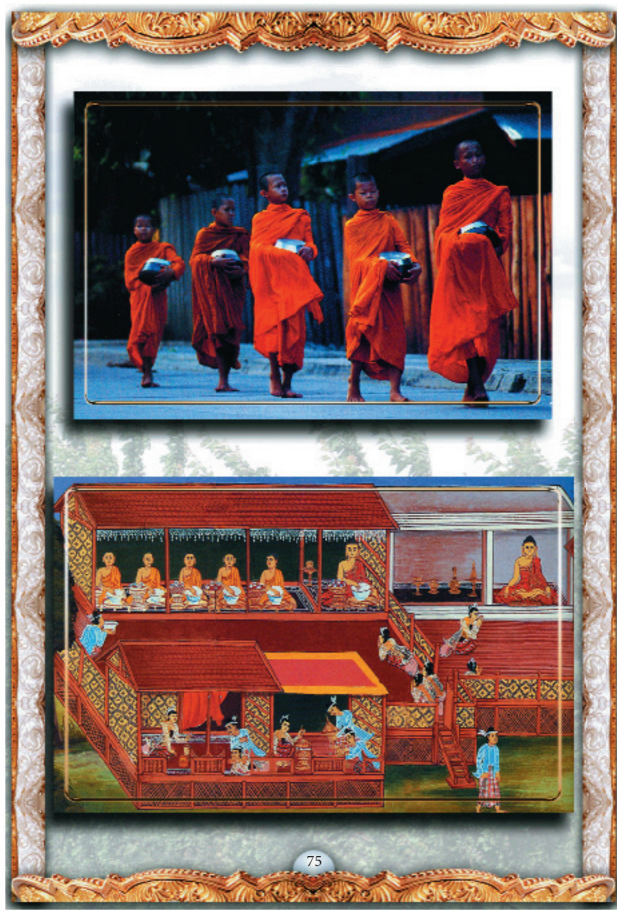
وباختصار فالإسلام دين محرِّر وقد دعا الناس إلى تجنب العادات التي لا فائدة من منها والابتعاد عما نهى عنه، وخلّصهم من الضغوط الاجتماعية والمخاوف بشأن ما قد يفكرون فيه، وهو بالمقابل يدعوهم إلى اتباع حياة هادئة مسالمة لنيل رضى الله تعالى. لذا فالنبي صلى الله عليه وسلم نصحنا في عدد من أحاديثه بأن لا نعسر على أنفسنا في الدين، من ذلك قوله: "يسّرُوا ولا تعسّروا وبشّرُوا ولا تُنفّروا". ا

أما البوذية فهي تعزل الناس في الأديرة القاتمة وتجبرهم على حياة البؤس والفقر، ومن الغريب أنها لا تشجع على تناول الغذاء الجيّد ولا تشجع على النظافة والراحة وهي نعم خلقها خلقها الله للبشر بل تدعو معتنقيها لتحمّل المعاناة كقدر، وتنصحهم بالعيش في بؤس و شضف.

وبوذا يرى أن حياة الرهبان والراهبات مليئة بكل صنوف الصّعوبات، وهم ممنوعون من العمل أو التملك وملزمون بإطعام أنفسهم بطرق أبواب النّاس وسؤالهم، وهم يحملون أوعيتهم في أيديهم. حتى إنّ الناس، بسبب هذا السلوك يسمون رهبان البوذية هيكس (الشحّاذ). ورهبان البوذيّة ممنوعون من الزّواج أو العيش في أي شكل من أشكال الأسرة، ولا يحقّ لهم أن يملكوا سوى إزار واحد يلبسونه، وينبغي أن يكون حقيرا ذا لون أصفر أو أحمر.

وبالإضافة إلى ذلك الإزار فإن مقتنياتهم الأخرى تتمثل في سرير خشن للنّوم، وموسى لحلاقة رأوسهم مع صندوق خياطة للاستعمال وقنينة ماء ووعاء لاستخدامه في الشّحذ. وهم

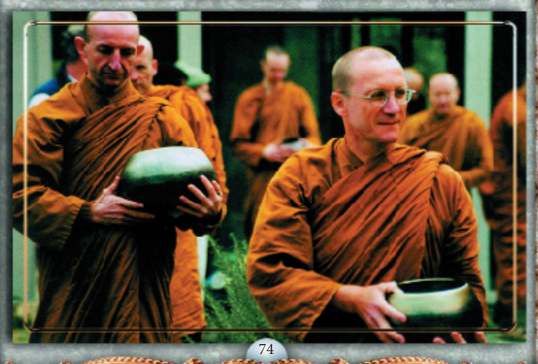






في البوذية حتى الناس الذين ليسوا بكهنة عليهم رغم ذلك مساعدة الكهنة في جمع الصدقات يدفعهم لذلك الاعتقاد بأنهم سوف ينالون ميزات في الحياة الأخرى. ويتجول كهنة البوذية في الصباح الباكر في الشوارع والأواني في أيديهم لتلقي الصدقات من الناس، وهذه الممارسة السيئة لن تجلب لهم خيرا في الدنيا أو الآخرة إلا أن يشاء الله غير ذلك.





يأكلون وجبة واحدة في اليوم تتكون عموما من الخبز والأرز، ويشربون إمّا الماء العادي أو ماء الأرز. وعليهم تناولها كوجبة

قبل المساء، ولا يسمح لهم بأكل أيّ شيء حتى حلول اليوم التالي. وتمنع عنهم أنواع الطعام الأخرى وحتى الأدوية تعتبر من الكماليات. وقد يأكل الراهب وجبة سمك أو خضار فقط إذا كان مريضًا وبإذن من راهب آخر ذو مرتبة أعلى. فالقيود إذن على البوذيّ تمثل شكلا من أشكال تعذيب النّفس.

إنّ ذلك الوضع يمثــل تجسيما للحقيقة التي وردت في القرآن الكريم في قوله نعالى:

﴿ إِنَّ الله لَا يَظْلِمُ النَّاسَ شَيْئاً وَلَكِنَّ النَّاسَ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ [سورة يونس: ٤٤]

غير أنّ الأمر بالنسبة لمن يؤمنون به سبحانه ويسلمون أنفسهم

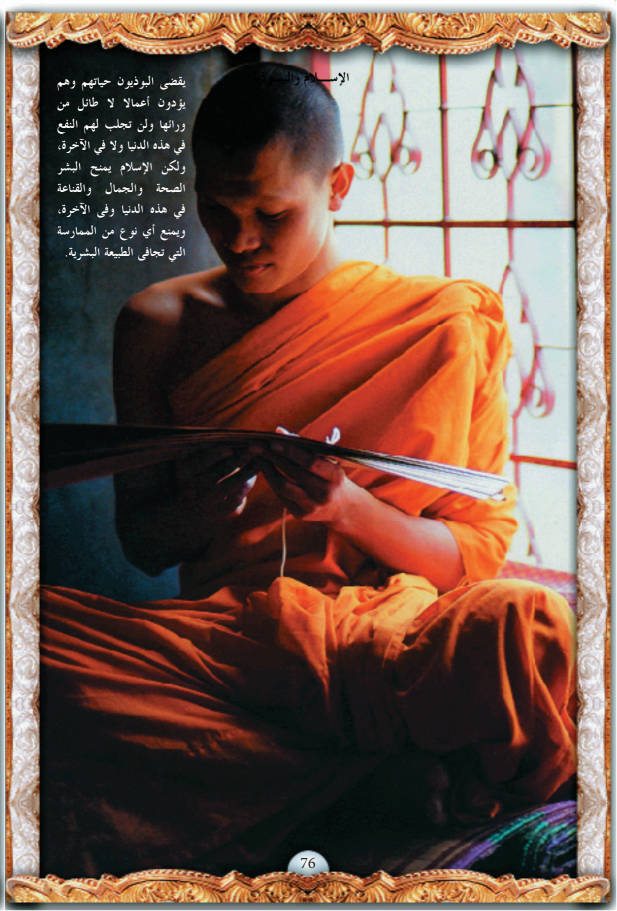
له يبدو مختلفا لأنّ الله يبشر هؤلاء بحياة طيبة في هذه الحياة

الدنيا وفي الآخرة، فهم أصحاب النعم في هذه الحياة

الدنيا وفي الآخرة:

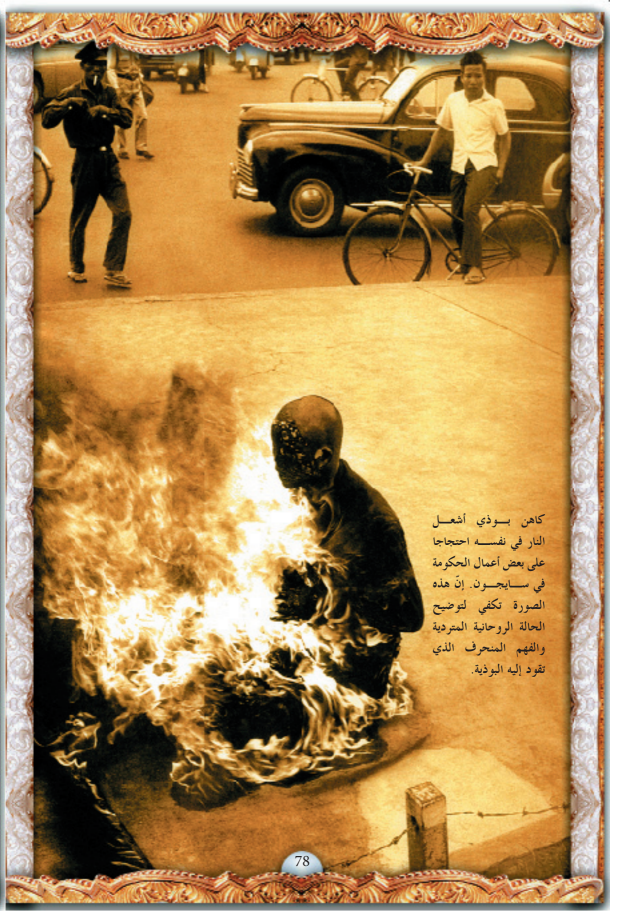
﴿ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ اللهُ الَّتِيَ أَخْرَجَ لِعبَادِهِ وَالْطَّيِّبَاتِ مِنَ الرِّزْقِ قُلْ هِي للَّذِينَ آَمَنُواْ فِي الْحَيَاةِ اللَّانْيَا خَالصَةً يَوْمَ الْقَيَامَةِ كَذَلكَ نُفَصِّلُ الآيَاتِ لقَوْمٍ يَعْلَمُونَ كَذَلكَ نُفَصِّلُ الآيَاتِ لقَوْمٍ يَعْلَمُونَ كَالَّهَ الْعَرافَ: ٣٢]

من الحوانب المظلمة الأخرى للبوذية تشاؤمها وسوداويتها المتمثلة في "النرفانا" التي يُوعد بها معتنقوها، وهي ليست سوى



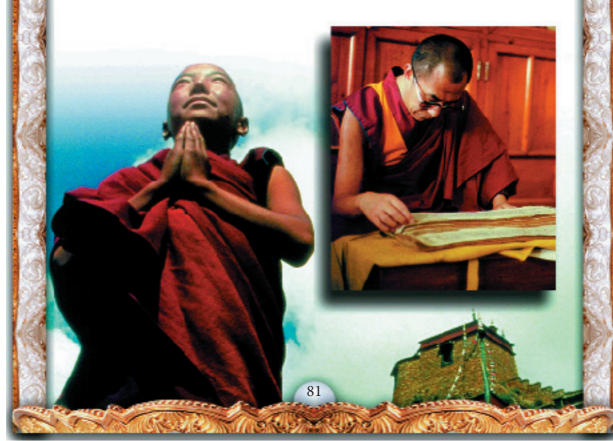
"حانب آخر من قصور البوذية المفحع هو تشاؤمها الزائف. إنّ العقل القوي السليم ضد الفكرة المريضة القائلة بأن الحياة لا تستحق أن نعيشها وأنّ كل شكل من أشكال الوجود الواعي شر. إنّ البوذية تقف مدانة بنداء الطبيعة الذي تمتليء نبرته بالأملل والحبور. تمثل البوذية احتجاج ضد الطبيعة التي تزخر بكمال الحياة الواعية. إنّ غاية طموح البوذية هو تحطيم ذلك الكمال بواسطة فكرة "النرفانا" غير المحدية، وتكون البوذية بيدلك قد أرتكبت جرما كبيرًا ضد الطبيعة لانتفاء العدل مع الناس؛ فطبقا لها يتعين كبت حميع الرغبات المشروعة، وإدانة كل ما يتصل بدورة الحياة بميلاد خلق حديد بريء، كما أنّ تشجيع الموسيقي ممنوع، وكذلك البحوث في العلوم الطبيعية. إنّ تنمية العقل في البوذية مختصر على اجترار نصوص بوذا ودراسة الغيبيات البوذية التي ليس لأيّ منها أية قيمة تذكر. إنّ نظرة البوذية إلى العالم تتسم بنوع من اللامبالاة السلبية تجاه

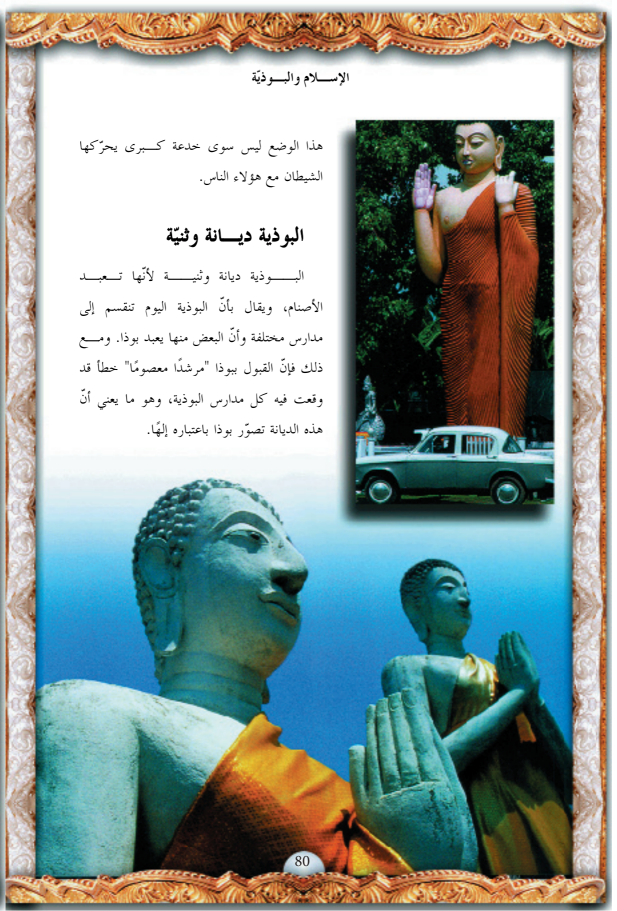
أمّا الإسلام فيرفض اللامبالاة لدى أتباعه، وعلى العكس من ذلك يدعوهم لحياة ذات معنى غنية بالنشاط والسعادة، وكل من يلتزم بالإسلام يكون متفاعلا مع ما يجرى حوله. فالمؤمون لا ينظرون إلى العالم باعتباره فوضى يتعيّن هجره والبعد عنه كما تفعل البوذية، وإنّما ينظرون إليه باعتباره دار اختبار ومجال يتعين أن تُعاش في رحابه تعاليم الإسلام الأخلاقية الرفيعة. ولهذا السبب فإنّ تاريخ الإسلام زاخر بقادة أقاموا العدل ونجحوا في توفير حياة مريحة وسعيدة لشعوبهم. وبالمقابل فالبوذية أوجدت أتباعا بؤساء أشقوا أنفسهم وألحوا بها الأذى والمشقة، واضطرتهم إلى التسول وعيش حياة الفقر، والحل الوحيد عندهم للتخلص من المشاكل التي تعرتضهم هو تقديم أنفسهم قرابين للموت. ولا شك أنّ



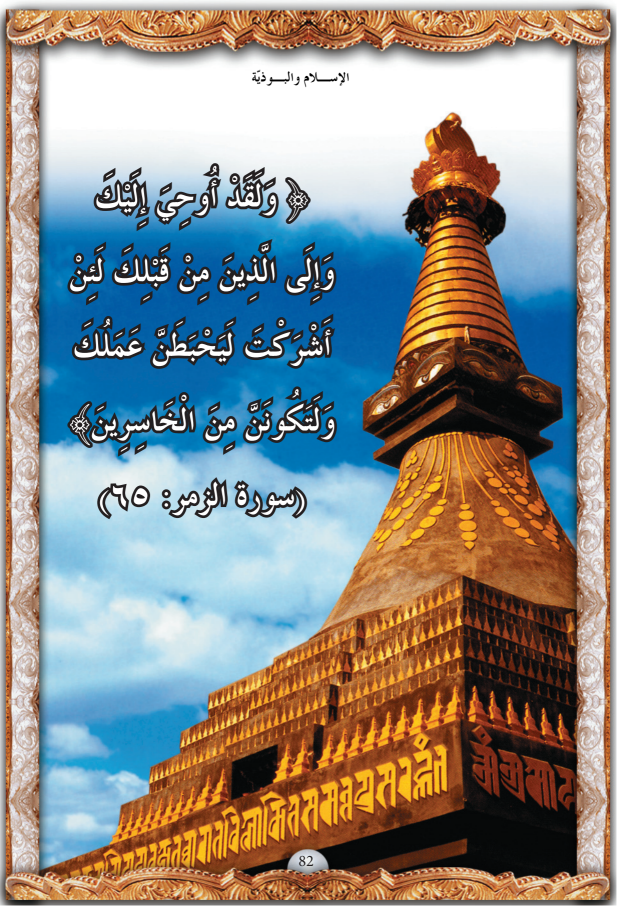
ووفقا للمصادر التاريخية فإنّ رهبان البوذية بدأوا في تأليه بوذا بعد وقت قصير من موته. وتمّ نصب تماثيله في كل مكان، واكتسب تقديسه بعد ذلك قوة أكبر بحيث تشكلت "النرفانا" فعليا في حسده، وتمّ تضمينها في تلك التماثيل. فالاحترام المفرط الذي أبداه رهبان البوذية لاحقا لبوذا تحول لعبادة صريحة. واليوم فتماثيله منصوبة في كثير من البلاد التي يؤمن أهلها بالبوذية. وفي عدة بلدان من آسيا وحتى أمريكا يمكنك رؤية تماثيل ومعابد نقشت فيها عين بوذا، وهي رسالة تعنى أنّ عين بوذا ترى كلّ شيء وتراقب الناس باستمرار، وعليهم أن يفكروا فيه في كل لحظة من لحظات حياتهم.

وبالتأكيد لا يمكن قبول مثل هذا الاعتقاد حول شخص مات منذ آلاف السنين، بينما ما يزال يرى من يؤمنون به ويقوم بحمايتهم ويستمع لصلواتهم. إنّ الحقيقة الكبرى









ووفقا لهذا الاعتقاد فإنّ الناس تعاد ولادتهم باستمرار في هذا العالم حيث يتعين عليهم أن يتحملوا العواقب في حياة ثانية عما فعلوه في حياتهم الأولى. وينكر البوذيون وجود الله ويرون أنّ "الكرما" هي القوة الوحيدة الفذة التي تتحكم في كل شيء.

والكرما كلمة سنسكريتية (لغة الهند الأدبية القديمة)، وتعنى "فعل"، وتشير لقانون المسبب والأثر. ووفقا لرأي من يعتقدون فيها فالشخص يقابل في المستقبل ما فعله في الماضي سواء كان خيرًا أم شرًّا، فالماضي يمثل حياة الشخص الأولى، والمستقبل يفترض أن يكون حياة جديدة تبدأ بعد الموت. ووفقا لهذا الاعتقاد فإنّ الشخص الذى هو فقير في حياته اليوم يقوم بفقره هذا بدفع ثمن الشّرور التي ارتكبها في حياته الأولى. وهذا الاعتقاد الخرافي يزعم أنّ الإنسان في حياة لاحقة قد "يخفض" لمستوى إعادة ميلاده كحيوان أو حتى نبات، أي ما يسمى بتناسخ الأرواح.

من النتائج الضّارة للاعتقاد في "الكرما" أنّها تعلّم الشخص أن العجز والفقر والضعف هو عقاب بسبب شرور الشخص التي ارتكبها. ووفقا لهذا الاعتقاد فالشخص إذا أصيب بعجز فذلك لأنه تسبب في إيذاء شخص آخر بعجز مماثل في حياة سابقة، وبالتالي يستحق ذلك.

وهذا الاعتقاد الخرافي هو السبب الرئيسي للهيكل الاجتماعي غير العادل لنظام الطبقة المنغلقة السائد في الهند لعدة قرون ( ويجب تتذكر أنّ الكرما فكرة هندوسية وأن البوذية نبعت فعليا من الهندوسية) لأنّ نسق الطبقة المنغلق مبني على "الكرما" حيث يحتقر ويضطهد الفقراء والمرضى والعاجزين. وبالتالي فإنّ الطبقة العليا الحاكمة تنظر لامتيازاتها كشيء طبيعي وعادل.

في تعاليم الإسلام لا يعتبر الضعف جـزاء عقابيا، ولكن يقبله باعتباره ابتـلاء من الله تعالى، كما أنّ على الآخرين واجبا ضروريا هو مساعدة المحتاجين. ولهذا السبب فإنّ الإسلام مثله مثل اليهودية والمسيحية، والديانات الأخرى المؤسسة على الوحي الإلهي فيه

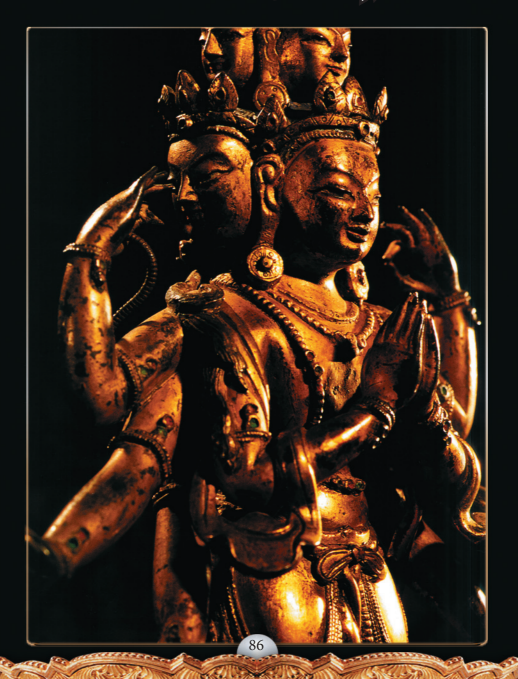


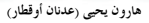
حس قويّ تجاه العدالة الاجتماعية. أمّا الديانات المؤسسة على مفهوم "الكرما" مثل البوذية والهندوسية فإنّها تقبل بعدم المساواة وتضع عقبة كبيرة في وجه التقدم الاجتماعي.

"الكرما" مبنية على أساس الاعتقاد في التناسخ: أي فكرة أنّ الناس يعودون إلى الدنيا بعد الموت بأرواحهم ولكن بالحلول في جسد مختلف، وفكرة "عجلة البعسث" هذه، تفترض أنّ كل حياة توثر في الحياة التي تليها. ولكن هذا الاعتقاد ينهار أمام سؤال مهم وهو: كيف تعمل هذه "الكرما"؟ إذا لم يقبل بوذا بوجود إله، مسن يقوم حينئذ بمحاسبة حياة الشخص الأولى وإعادته إلى الدنيا مرة أحرى مُستنسخًا داخل جسد آخر؟ وهذا التساؤل ليست له إجابة! ويعتقد البوذيون أنّ الكرما "قانون طبيعيّ" يعمل ذاتيًا، وعفويا مثل الحاذبية الأرضية أو الديناميكا الحرارية، والحال أنّ الله هو الذي خلق كلّ قوانين الطبيعة. فلا يوجد قانون طبيعي يراقب ما يفعله الناس طوال سنين حياتهم ويحفظ كتاب حسابهم ويقوم بحسابهم بعد مماتهم على ذلك الأساس. ولا يوجد قانون طبيعيّ يحدّد، تبعا لذلك الحساب، ما هو نوع الحياة الجديدة التي سيعيشها الشخص، ومن طبيعيّ يحدّد، تبعا لذلك الحساب، ما هو نوع الحياة الجديدة التي سيعيشها الشخص، ومن طبيعيّ يقوم بإعادة خلقه تبعا لذلك؛ ولا يوجد قانون طبيعي يفرض هذه العملية بإتقان على بلايين الناس ناهيك عن الحيوانات. من الواضح عدم وجود قانون طبيعي كهذا، وبالتالي لا يمكن لهذه العملية أن تكون موجودة.

لذا يؤمن العديد من الناس في العالم بفكرة التناسخ، رغم عدم وجود أساس منطقي لها وذلك بسبب عدم وجود إيامان دينيّ لديهم. وإنكارهم لوجود حياة أبدية بعد الموت جعلهم يخافون من الموت، ويتمسكون بفكرة التناسخ كطريق للهروب من فزعهم. والاعتقاد في التناسخ مثله مثل الاعتقاد في الكرما مبنيّ على سلوى أو عزاء زائف بأنّ الموت شيء لا يخيف، وأنّ كلّ واحد يمكنه أن يحقق ما يريد من أهداف بعد ميلاده من جديد.

﴿ أَلَا إِنَّ لللهِ مَن فِي السَّمَاوَات وَمَن فِي الأَرْضِ وَمَا يَتَّبِعُ اللَّرْضِ وَمَا يَتَّبِعُ اللَّذِينَ يَدْعُونَ إِلاَّ الظَّنَّ وَإِنْ اللهِ شُرَكَاء إِن يَتَّبِعُونَ إِلاَّ الظَّنَّ وَإِنْ هُرَكَاء إِن يَتَّبِعُونَ إِلاَّ الظَّنَّ وَإِنْ هُمْ إِلاَّ يَخْرُصُونَ ﴾ (سورة يونس: ٦٦)





﴿ قُلْ إِنَّ الْمَوْتَ الَّذِي تَفِرُّونَ مِنْهُ فَإِنَّهُ مُلَاقِيكُمْ ثُمَّ تُرَدُّونَ إِلَى عَالِمِ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ فَيُنَبِّئُكُم بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ [سورة الجمعة: ٨]

يُحاسب الشخص بعد مماته وفقا لكلّ ما عمله، فهو يجازى عنها إمّا بجنة أبدية دائمة، أو بجحيم لا ينتهي. وهذا معناه أنّ الإنسان يعيش مرة واحدة في هذه الحياة الدنيا، وحياة أبديّة بعدها. ويخبرنا الله سبحانه وتعالى بوضوح أنّ الموت لا يعقبه عودة لهذه الحياة الدنيا:

﴿ وَحَرَامٌ عَلَى قَرْيَةٍ أَهْلَكْنَاهَا أَنَّهُمْ لاَ يَرْجِعُونَ ﴾ [سورة الأنبياء: ٩٥]

﴿ حَتَّى إِذَا جَاء أَحَدَهُمُ الْمَوْتُ قَالَ رَبِّ ارْجِعُونِ لَعَلِّي أَعْمَلُ صَالِحاً فِيمَا تَرَكْتُ كَلَّا إِنَّهَا كَلِمَةٌ هُوَ قَائِلُهَا وَمِن وَرَائِهِمَ بَرْزَخٌ إِلَى يَوْمٍ يُبْعَثُونَ ﴾ [سورة ٢٣: آيات ٩٩ - ١٠٠]

وكما تـوضّح هذه الآيات فإنّ بعض الناس سوف يموتون على أمل أن يعودوا مرة أخرى إلى الدنيا، ولكن في لحظـة موتهم سوف يكشف لهم أنّ هذا مستحيـل. وفـي آيــة

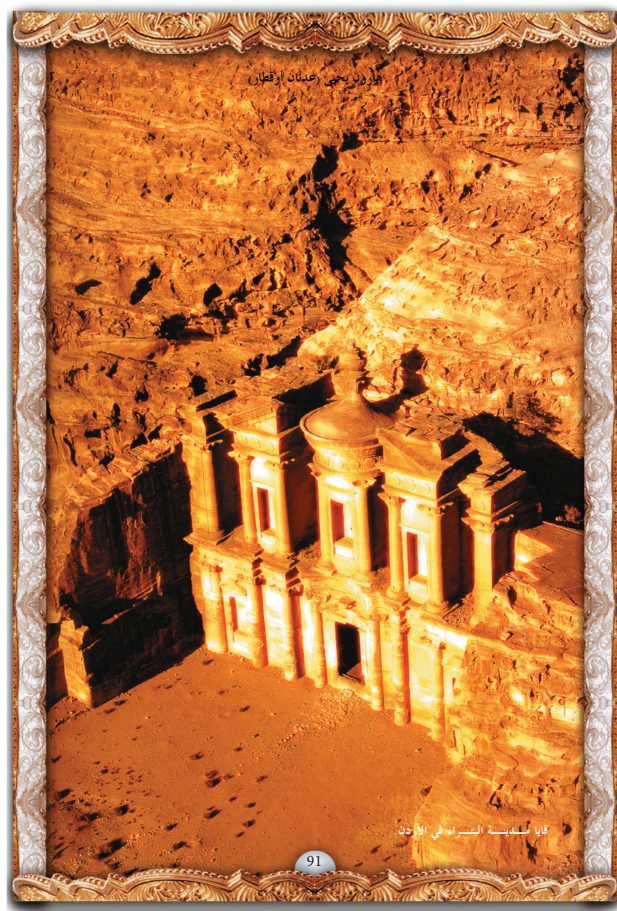


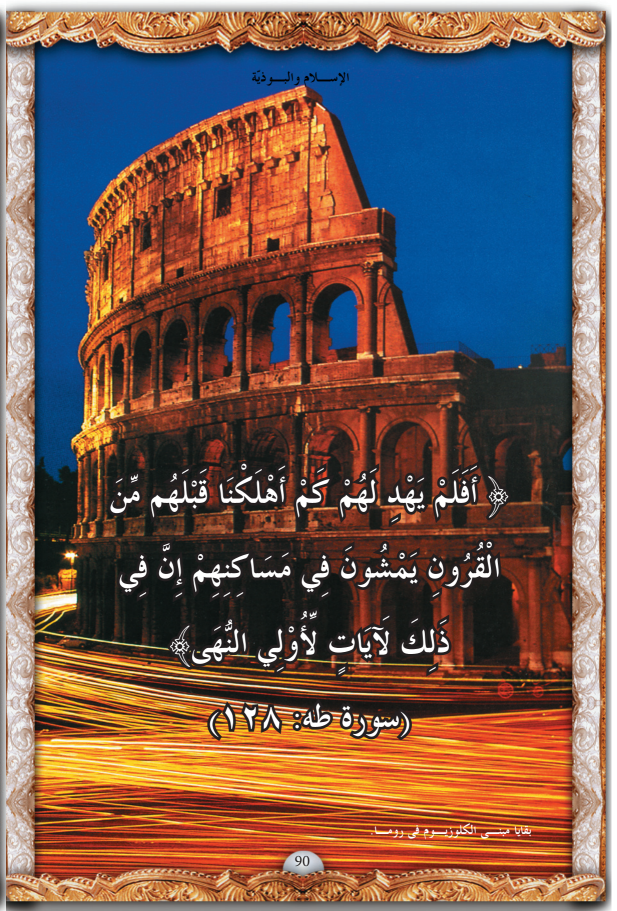
إذا كان التناسخ لا يمكن أن يحدث من تلقاء ذاته، كقانون طبيعي، فمن الواضح أنّه يمكن أن يحدث فقط من خلال فعل خارق للطبيعة. ولكن عند النظر في القرآن الكريم نجد أن التناسخ أسطورة. إنّ الكتاب الذي أنزله الله سبحانه وتعالى كمرشد للبشرية يعلن صراحة أن التاسخ عملية زائفة.

# فكرة التناسخ في الإسلام

إنّ رأي المسلم في فلسفة الكرما، كما هو الحال في شأن أيّ مسألة أخرى، يجب أن تنبني على ما يقوله الله سبحانه وتعالى في القرآن الكريم، فهو يبين وجود ولادة واحدة فقط ويوم للحساب. فكل فرد يعيش مرة واحدة على سطح هذه الأرض ثـمّ يمـوت، يقول تعالى:







سوف يموت مرة واحدة:

# ﴿ لاَ يَذُوقُونَ فِيهَا الْمَوْتَ إِلاَّ الْمَوْتَةَ الأُولَى وَوَقَاهُمْ عَذَابَ الْجَحِيمِ فَضْلاً مِّن رَبِّكَ ذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴾ [سورة الدّخان: ٥٦-٥٣]

هذه الآيات واضحة في تقرير أنّ الموت يحدث مرة واحدة. وبغض النظر عن عدد الناس الذين يودون إزالة مخاوفهم عن الموت وعن حياة أبدية بعد الممات وتعزية أنفسهم بالاعتقادات الزائفة في "الكرما" والتناسخ. وتبقى الحقيقة وهي أنّهم لن يعودوا إلأى هذا العالم بعد الموت. وكلّ فرد يموت مرة واحدة فقط، وكما أراد الله سوف تكون هنالك حياة أبدية في الحياة الآخرة. وسوف يُجازى الأفراد إما بالجنة أو يعاقبون بالنّار وفقا لما فعلوه من خير أو شرّ.

وفي النهاية فإن الله سبحانه وتعالى العادل الرّحمن الرحيم سوف يعطي الجزاء المناسب لما فعله كل فرد. وإذا كان الشخص يبحث عن الرّاحة في اعتقادات زائفة لأنه يخشى الموت أو احتمال أن يذهب إلى النار فعليه توقع هلاك محدد. وعلى كلّ من لديه فطنة معرفة وضمير وخوف أن يرجع لله بقلب مُنيب إذا كان يريد النجاة من آلالام المحيم والفوز بالجنة، وعليه تسيير حياته وفقا للقرآن الكريم المرشد الحقيقي للبشرية.

لـم تكن صفات الشيخوخة أو الشباب أو الجمال أو الغنى حائلا أمام موت أي شخص، وبالتالي لا يمكن لأيّ شخص تجاهل حقيقة الموت، وسواء تجاهل النّاس تلك

أخرى يقول الله سبحانه وتعالى عن الموت ومحاسبة البشر:

﴿ كَيْفَ تَكْفُرُونَ بِاللَّهِ وَكُنتُمْ أَمْوَاتاً فَأَحْيَاكُمْ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ ثُمَّ يُحْيِيكُمْ ثُمَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ [سورة البقرة: ٢٨]

يقول الله سبحانه وتعالى إنّ كل إنسان كان ميتا في البدء، أي أنّه خُلق من عناصر التراب غير الحيية، الماء والصّلصال، ثيم تمت تسوية هذه العناصر الميتة ثم أحياه. وبعد وقت محدّد من حياة الإنسان، تنتهى هذه الحياة ثمّ يلموت. ثمّ يعود الإنسان إلى الأرض كما خرج منها، ويفنى في التراب وينتظر الحساب الأخير. وسوف يُحاسب كلّ شخص في يوم الميعاد، ويعلم أنّ العودة إلى الأرض غير ممكنة، وسوف يعرفُ عند حسابه كلّ ما فعله في الحياة الدنيا. ويقول الله سبحانه وتعالى أنّ الإنسان بعد هذه الحياة الدنيا



الحقيقة أم لا فلا يمكنهم تفاديها، وقد أشار القرآن الكريم إلى ذلك في قوله تعالى:

﴿ وَجَاءَتْ سَكْرَةُ الْمَوْتِ بِالْحَقِّ ذَلِكَ مَا كُنتَ مِنْهُ تَحِيدُ ﴾ [سورة ق: ٨]

وربّما تذكرك قراءة هذه السطور باستشعار موضوع قرب الموت، وقد يكون الموت أقرب إليك من أي شخص آخر، وقد تموت قبل إكمال قراءة هذا الكتاب، وقد يجيء الموت بدون سبب ظاهر، وبدون سابق مرض أو وقوع أي حادث، وقد يأتي الموت للإنسان وهو في ريعان الشباب. سوف يُرسل الله ملك الموت لياتي حين تزف ساعة رحيلك لانتزاع روحك.

لا بدّ لنا من استيعاب هذه الحقيقة الهامة ووضعها في دائما في أذهاننا، علينا أن لا نؤجّل الاستعداد للموت، ويذكرنا القرآن الكريم بذلك في سورة المنافقون أنه لا يمكن تأجيل الموت إذا حلّ:

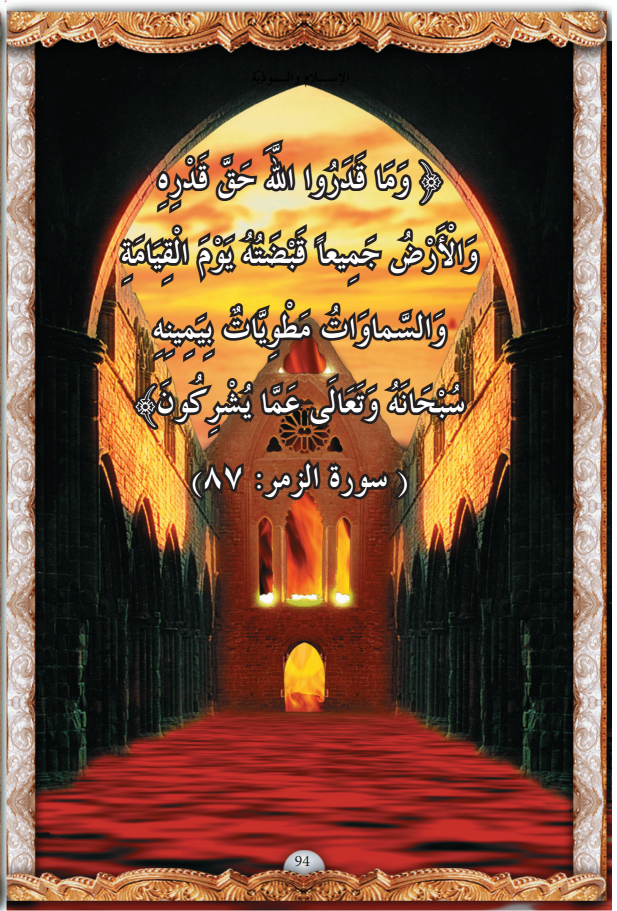
﴿ وَلَن يُؤَخِّرَ اللَّهُ نَفْساً إِذَا جَاء أَجَلُهَا وَاللَّهُ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [سورة المنافقون: ١١]

كما يحدثنا عن مبلغ الأسى الذي ينتاب من يحل به الموت ولم يستعد له بالعمل الصالح:

﴿ وَأَنفِقُوا مِن مَّا رَزَقْنَاكُم مِّن قَبْلِ أَن يَأْتِيَ أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ فَيَقُولَ رَبِّ لَوْلَا أَخُرْتَنِي إِلَى أَجَلِ قَرِيبٍ فَأَصَّدَّقَ وَأَكُن مِّنَ الصَّالِحِينَ ﴾ [المنافقون: ١٠]

# اعتقاد البوذية المنحرف عن الآخرة

إنّ اعتقاد البوذية في "الكرما" لا يترك مجالا للاعتقاد في الحياة الآخرة، جنة كانت أو نارًا، وهذا الموقف الزائف والمنحرف، أي فكرة عودة الإنسان إلى الدنيا بعد كلّ موت وباستمرار، تجافي ما ورد في القرآن الكريم. وفي كتابه "أديان الهند" يوضح إدوارد



واشبورن هوبكنز بروفسور اللغة السنسكريتية والفلولوجيا (فقه اللغة التاريخي المقارن) بأنّ البوذية لا تؤمن بحياة أخرى، ويقول:

"...إنّ منطق نسق بوذا قاد إلى التشاؤم بطريقة منهجية تامّة، ممّا يعني نكران الحياة الأخرى للإنسان الذى لا يجد سعادة في هذه الدنيا....وفي حديثه مع محاوريه و أتباعه يستعمل جميع الوسائل لتفادي التقصي المباشر حول مصيرالإنسان بعد الموت، فهو يؤمن أنّ "النرفانا" (إفناء الشهوة) أدّت إلى إعدام الموجودات. وهو لم يؤمن بخلود الروح....غير أنّ ما حثّ عليه باستمرار هو أنه على كلّ من يؤمن بمبدإ "الكرما" وتكرار الميلاد كمبدإ غير قابل للجدل بكلّ أبعاده (...أي أنّ كل خطيئة في هذا العالم يتبعها عقاب في الميلاد الثاني) أن يحاول البحث عن خلاص، إذا أمكن من هذا الطّريق المؤلم الذي لا نهاية له، وهو إعادة ولادته ببعث جديد".

واستنادًا إلى بعض كتابات البوذيّة يمكن للمرء أن يستشفّ المعلومات التّالية عن الحياة الأخرى:

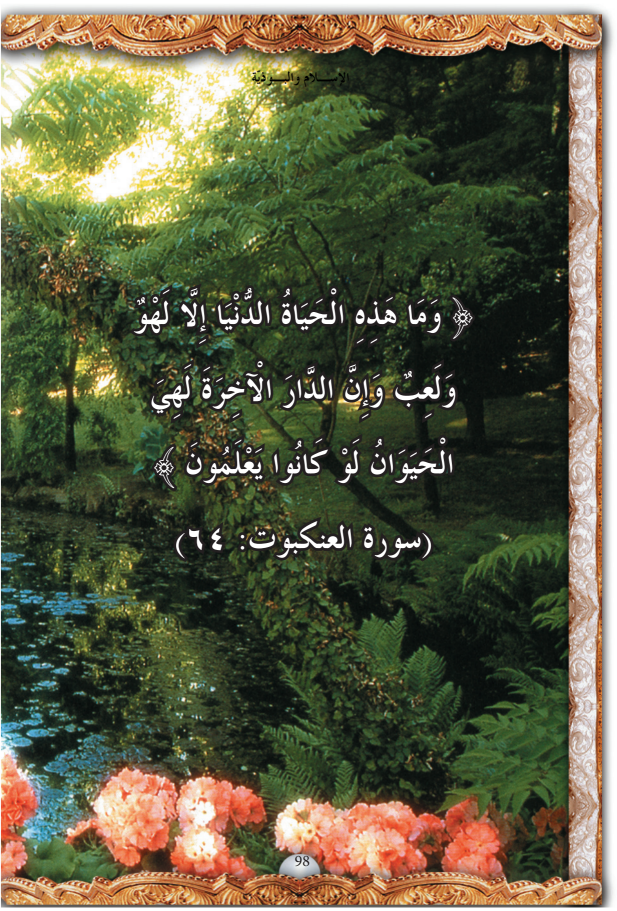
سواء ولد الشخص في السماء أو في أحد مستويات الجحيم المختلفة، فإن أشكال الحياة في هذه الأماكن لها صفة تحوّلية كما هي على الأرض وليست أبدية ... وكما في الهندوسية فإن فترة البقاء التي يقضيها الأشخاص داخل هذه الأماكن تعتمد على القدر الذي فعلوه من الخير والشرّ عندما كانوا على الأرض.

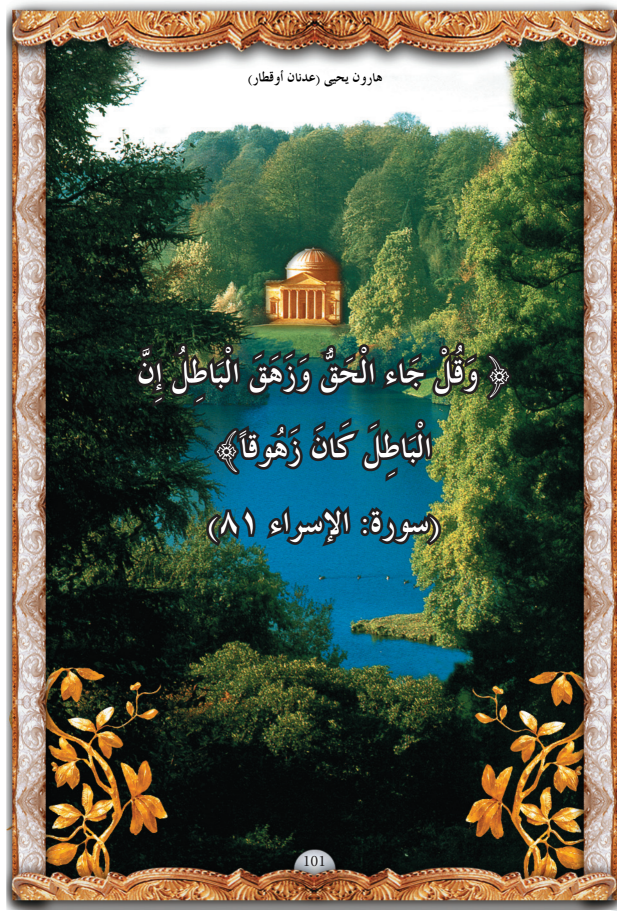
وعندما يكملون الزمن المحدّد سوف يعودون إلى الأرض مرّة أخرى. والسّماء والجنة ليستا سوى حالة بقاء مؤقّت يتلقى فيها الأف راد الجزاء على الأفعال التي ارتكبوها عندما كانوا على الأرض. وتعاليم البوذيّة تشير إلى وجود نوع من الجنة والنار، كجزاء وعقاب لافعال الشخص الشخص، ولكن لأنّ هذا الاعتقاد لم ينبثق من ديانة سماوية فإنّه يتضمن عدة تناقضات ومسائل غير منطقية. وبالإضافة إلى هذا وذاك، وبعكس ما ذكر الله سبحانه وتعالى في القرآن فإنّ البوذية تعتقد بأنّ الجنة والنار تمثلان مرحلتي تحوّل.

ومرة ثانية فإنّ من أكثر حوانب الاعتقاد التي تفتقد إلى المنطق في هذه الدّيانة هي أن كلّ









# الحقيقة التي تنتظرنا في الآخرة

﴿ وَمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلاَّ لَعِبٌ وَلَهْوٌ وَلَلدَّارُ الآخِرَةُ خَيْرٌ لِّلَّذِينَ يَتَّقُونَ أَفَلاَ تَعْقَلُونَ ﴾ [سورة الأنعام: ٣٢]

هذا لمن يسلم قياده لله ويكيف حياته مع المرشد الحقيقي الذى أنزله، ومع سنة نبيّه صلى الله عليه وسلم، ويؤمن بكلّ جوارحه بأنّه سوف يُحاسب فى اليــوم الآخــر على أعمـــاله، وأنّه سوف يلقــى الجــزاء فى جنة الخلد أو في نار جهنّم. لقد أخبر الله البشرية بذلك في كتبــه التى أنزلها وعن طريق أنبيائه الذين اختارهم لتبليغ رسالته، غير أنّ البوذية شرعةٌ من صنع إنسان، وقد تكوّنت بتراكم معلومات سماعية، وبنيت على أساس فلسفة ابتدعها إنسان من عند نفسه.

إنّ استعمال العقل البشريّ لتغيير ما جاء من عند الله يمثل خطأ على غاية من الخضورة، أمّا هؤلاء الذين يملئون رؤوسهم بأفكار مشوهة منطلقها هذه الديانة البوذية، أو تقليد فناني موسيقى البوب المفضلين لديهم، أو نحوم السّينما، أو أية موضة فكرية أخرى فعليهم مراجعة انفسهم وتحريرها من ذلك الخطأ الحسيم. والقرآن الكريم يتضمن أخبارًا عن حالة هؤلاء الذين يدّعون عدم وجود حياة أخرى:

﴿ وَالَّذِينَ كَذَّبُواْ بِآيَاتِنَا وَلَقَاءِ الآخِرَةِ حَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ هَلْ يُجْزَوْنَ إِلاَّ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [سورةَ الأعراف: ١٤٧]

﴿ وَأَمَّا الَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِآيَاتِنَا وَلِقَاء الْآخِرَةِ فَأُوْلَئِكَ فِي الْعَذَابِ مُحْضَرُونَ ﴾ [سورة الروم: ١٦]

إنّ "الجـزاء" و "العـناب" المشـار إليهما في هذه الآيات سوف يبدأ في لحظة الموت. وسوف يعتري المذنبين ندمٌ عظيم، ندم لا يجدي صاحبه شيئا عندما يدرك حجم الخطأ الذي كان يعيشه في حياته الدّنيا:

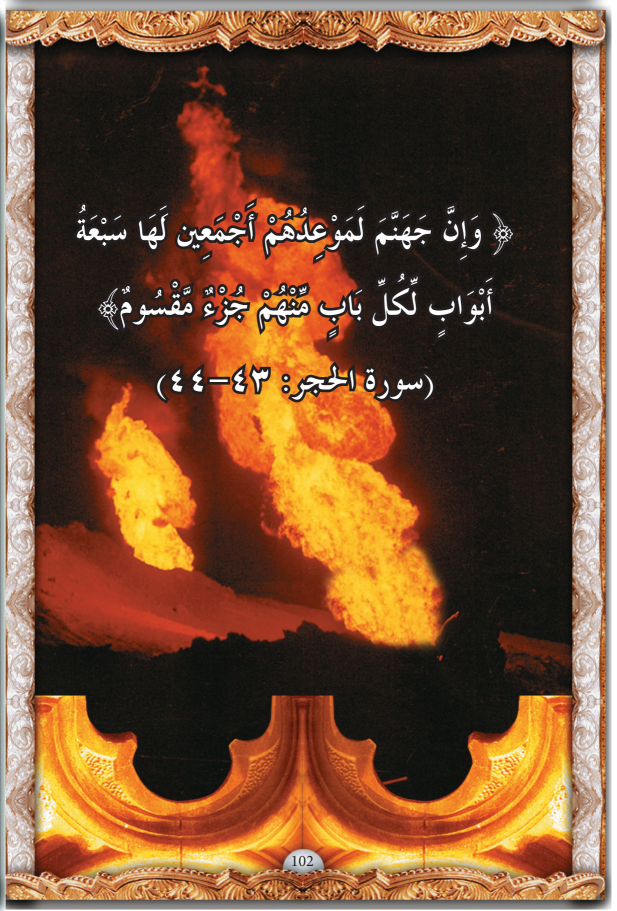
﴿ وَلَوْ تَرَىَ إِذْ وُقِفُواْ عَلَى النَّارِ فَقَالُواْ يَا لَيْتَنَا نُرَدُّ وَلاَ نُكَذِّبَ بِآيَاتِ رَبِّنَا وَنَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [سورة الأنعام: ٢٧]

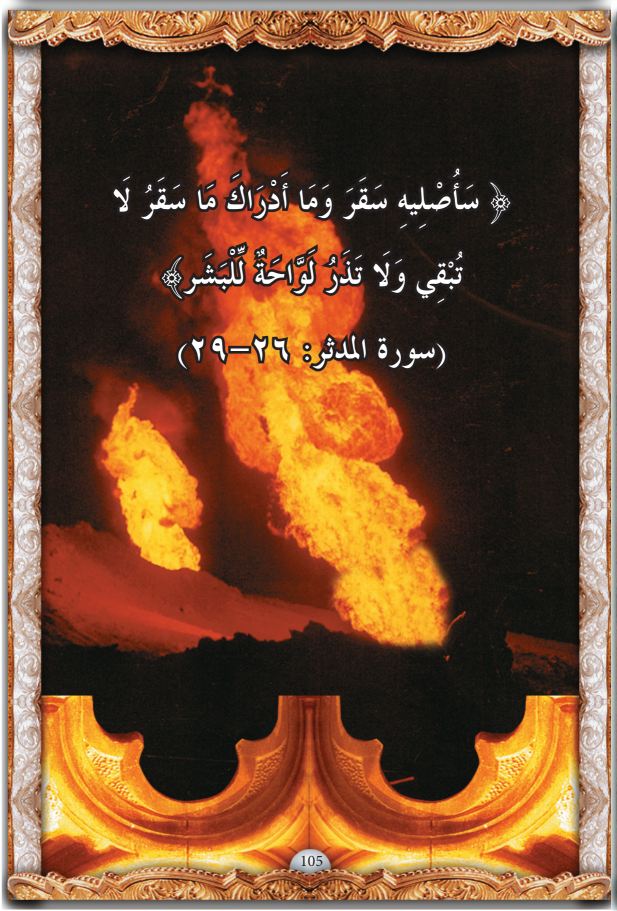
﴿ وَلَوْ تَرَى إِذِ الْمُجْرِمُونَ نَاكِسُو رُؤُوسِهِمْ عِندَ رَبِّهِمْ رَبَّنَا أَبْصَرْنَا وَسَمِعْنَا فَارْجِعْنَا نَعْمَلْ صَالِحاً إِنَّا مُوقِنُونَ ﴾ [سورة السجدة: ١٢]

ولكن مهما استجدوا وطلبوا الغفران، سوف يبدأون مرحلة مليئة بالألم الذي لا مفرّ منه، ولا محال لرجوعهم إلى هذه الدنيا، ولن يقبل ندمهم كما لن يستجاب أبدًا لرغبتهم في العودة إلى الدنيا. هؤلاء الناس كثيرا ما جاءتهم التحذيرات، فلم يؤمنوا، وسجدوا لأصنام من الحجر والخشب وأشركوها مع الله تعالى؛ هؤلاء الذين الذين اتبعوا الفلسفات الفاسدة من أجل جلب انتباه الآخرين وتلبية هوى في أنفسهم، هؤلاء الذين لم يخشوا الله كما ينبغي، سوف يلاقون مهانة لا تنتهي منذ لحظة لقائهم بملك الموت. وسوف تنزع أرواحهم بالضرب على ظهورهم وجنوبهم، وسوف يوضعون في الأغلال ويُقلف بهم في الحجيم، هذه هي بداية آخرتهم.

إِنَّهُم لن يستطيـــعوا الحديث ولن تكون أصواتهم بأكثر من همس: (يَوْمَئِذَ يَتَّبِعُونَ الدَّاعِيَ لَا عِوَجَ لَهُ وَخَشَعَت الْأَصْوَاتُ لِلرَّحْمَنِ فَلَا تَسْمَعُ إِلَّا هَمْساً) (سورة طه: ١٠٨).

وسوف يكون الجحيم هوالمنتهى لهؤلاء الجاحدين الذين عظموا من أنفسهم أمام الله سبحانه وتعالى ولم يؤمنوا بيوم الحساب أوالآخرة، وكانوا متمرّدين رغم تحذيرهم، ولم





يعيشوا حياة مبنية على الأخلاق الإيمانية الصحيحة. وقد وصف الله سبحانه وتعالى أهل الححيم بأنهم "مُقَرَّنِينَ فِي الأَصْفَادِ" (سورة الفرقان: ١٣) و "وَعَلَيْهِمْ نَكَالُهُ مُوْصَدَةٌ" (سورة البلد: ٢٠)، ويعيشون في ظلمة دخان أسود، وسوف يسمعون زئير النّار ويجدون الناس زمراً يتصارخون فيها. ولن يرتاحوا أبدًا من آلامهم التي لا نهاية لها رغم توسّلهم. فهم في حال ضنكي لا يجدون منها مخرجا.

ومن ناحية أخرى فإنّ سكان الجحيم سوف يكون لهم مظهر مفزع، وسوف يغلّون بالأصفاد والسلاسل، وتكون أعينهم مسدلة ذات لون أسود من الذلّة. وسوف تلفح جلودهم ريح محرقة، وتبدل جلودهم باستمرار كلّما نضجت:

﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ بِآيَاتِنَا سَوْفَ نُصْلِيهِمْ نَاراً كُلَّمَا نَضِجَتْ جُلُودُهُمْ بَدَّلْنَاهُمْ جُلُوداً غَيْرَهَا لِيَذُوقُواْ الْعَذَابَ إِنَّ اللهِ كَانَ عَزِيزاً حَكِيماً ﴾ [ سورة النساء: حَلُوداً غَيْرَهَا لِيَذُوقُواْ الْعَذَابَ إِنَّ الله كَانَ عَزِيزاً حَكِيماً ﴾ [ سورة النساء: ٥٦ ]

# ﴿ وَلاَ طُعَامٌ إِلاَّ مِنْ غِسْلِينٍ ﴾ [سورة الحاقة: ٣٦]

وقد أخبر الله في القرآن الكريم أنّ طعامهم سيكون (مِنْ غِسْكِين)، وهو طعامٌ لا يمكن تحمّله في هذه الدنيا. وقد أدخلوا الجحيم لأنهم نسُوا الله ولهشوا وراء شهواتهم الشخصية في هذه الدنيا، وسوف يُجبرون على شرب الماء المغلّى المخلوط بالغسلين بسبب عدم قدرتهم على ابتلاعه.

وفى الححيم، سوف يحبرالمخطئون على أكل عشب مرّ له أشواك مع الزقّوم( نبات شيطاني): (طَعَامُ الْأَثِيم كَالْمُهْلِ يَغْلِي فِي الْبُطُونِ كَغَلْي الْحَمِيم) (سورة الدخان: ٣٦-



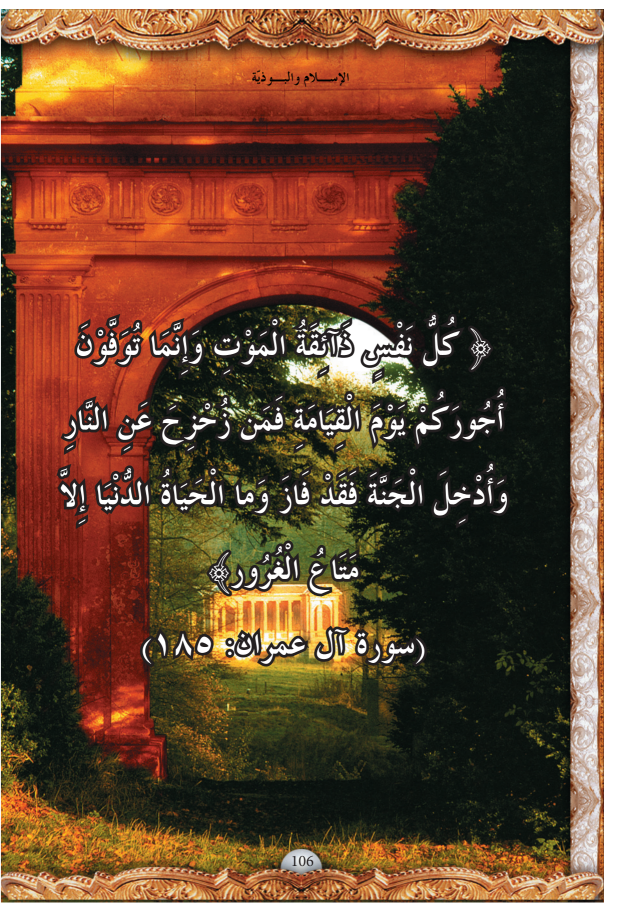
وع) وبالنسبة للذين يؤمنون بالله ويتوكلون عليه سوف لن يقعوا في شيء من هذا الوضــــع المهين، وإنّما سوف يمرّون بحساب يسير لأنه لم تغرهم الأفكار والفلسفات الفاسدة، ومن أجل أنْ يرضوا الله وخوفًا من عذاب الجحيم، عاشوا وفقا لتعاليم القرآن الكريم. وهؤلاء سوف يستقبلون بسلام ويرحب بهم في الجنة لا خوف عليهم ولا هم يحزنون. وفي ذلك اليوم

﴿ وَسِيقَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِلَى جَهَنَّمَ زُمَراً حَتَّى إِذَا جَاوُوهَا فُتحَتْ أَبُوابُهَا وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَتُهَا أَلَمْ يَأْتِكُمْ رُسُلٌ مِّنكُمْ يَتْلُونَ عَلَيْكُمْ آيَات رَبِّكُمْ وَيُنذرُونَكُمْ لَقَاء يَوْمَكُمْ هَذَا قَالُوا بَلَى وَلَكِنْ حَقَّتْ كَلَمَةُ الْعَذَابِ لَقَاء يَوْمَكُمْ هَذَا قَالُوا بَلَى وَلَكِنْ حَقَّتْ كَلَمَةُ الْعَذَابِ عَلَى الْكَافِرِينَ قِيلَ ادْخُلُوا أَبُوابَ جَهَنَّمَ خَالِدينَ فِيهَا عَلَى الْكَافِرِينَ قِيلَ ادْخُلُوا أَبُوابَ جَهَنَّمَ خَالِدينَ فِيهَا فَبَعْسَ مَثْوَى الْمُتَكَبِّرِينَ وَسِيقَ الَّذِينَ اتَّقَوْا رَبَّهُمْ إِلَى الْجَنَّة زُمَراً حَتَّى إِذَا جَاؤُوهَا وَفُتحَتْ أَبُوابُهَا وَقَالَ لَهُمْ خَزَنتُهَا سَلَامٌ عَلَيْكُمْ طِبْتُمْ فَادْخُلُوهَا خَالِدِينَ ﴾ [سورة الزمر: ٧٦-٧٣]

على كلّ فرد أن يأخذ مأخذ الجـــد التحذيرات المتكررة في القرآن الكريم بشأن يوم الحساب:

﴿ وَأَنَّ السَّاعَةَ آتِيَةٌ لاَ رَيْبَ فِيهَا وَأَنَّ اللَّهَ يَبْعَثُ مَن فِي الْقُبُورِ ﴾ [سورة الحج: ٧] ويقول تعالى أيضا:

﴿ اقْتَرَبَ لِلنَّاسِ حِسَابُهُمْ وَهُمْ فِي غَفْلَةٍ مَّعْرِضُونَ مَا



## نظرة البوذية إلى الحياة الدنيا

إنّ من يقبلون فكرة "الكرما" يعتقدون أنّ دورة إعادة ميلادهم لن تنتهي أبدًا وأنهم سوف يعيشون مرة أخرى بعد الموت، حتى يحققوا "النّرفانا". وهم كذلك يفترضون بأنّ أمامهم احتمالات لا حصر لها، لذا إذا قرّر أحدهم ارتكاب معصية، فإنّه يرى أنه سوف يكون قادرًا على أن يكفّر عنها في استنساخ لاحق حتى لو كانت حياته التالية مباشرة أكثر رداءة من الحالية. إنّ الفهم المبني على أساس خاطىء كهذا لا يمنع الشخص من ارتكاب المعاصي. إنّ ضعف الناس الرئيسي يكمن في ارتباطهم بهذه الحياة الدنيا، وهم يعتقدون منذ

إن ضعف الناس الرئيسي يكمن في ارتباطهم بهذه الحياة الدنيا، وهم يعتقدون منذ الأساس في فكرة ضالة والمتمثلة في التناسخ لأنهم لا يريدون أبدًا مفارقة ملذات الدنيا. لذا، لا يمكن للشخص تغيير سلوكه بشكل جذري وكامل إلا إذا كان له تصوّر صحيح عن طبيعة الحياة الدنيوية.

إنّ أيّ فرد يدرك حقيقة الحياة في هذه الدنيا يعرف أنّه خلق لعبادة الله، الله الذي خلق خلقه وخلق الكون من حوله، به يستعين وعليه يتوكل. كما يعلم أنّه مسؤول عن أفكاره وكلماته وأعماله، وأنّه سوف يرِدُ على الله يوم الحساب بكتابه ليحاسب على ما فعل في دنياه. وقد بين الله السبب الذي خلقتْ من أجله الحياة:

﴿ الَّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيَاةَ لِيَبْلُوَكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً وَهُوَ الْعَزِيزُ الْعَفُورُ

﴾ [سورة الملك: ٢]

وكما توضح هذه الآية، فقد خلق الله البشر وأوجدهم في هذه الحياة الدنيا لوقت محدود للامتحان، وهو يمتحننا بما يحدث لنا من أشياء، ويدعنا نعيش بحريتنا حتى يميّز الخبيث من الطيب، ويرشد المؤمنين منهم إلى القيم الأخلاقية التي تقودهم إلى الجنة. نعم، إنّ هذه الدنيا حسر يعبره المؤمنون لينالوا رضا الله تعالى. وفي القرآن الكريم يخبرنا الله عز وجلّ

## الإسلام والبوذية

يَأْتِيهِم مِّن ذِكْرٍ مَّن رَّبِّهِم مُّحْدَثٍ إِلَّا اسْتَمَعُوهُ وَهُمْ يَلْعَبُونَ ﴾ [سورة الأنبياء: المُتَمَعُوهُ وَهُمْ يَلْعَبُونَ ﴾ [سورة الأنبياء: المُتَمَعُوهُ وَهُمْ يَلْعَبُونَ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ا

في ذلك اليوم، سوف يجدُ الخيّرون ما يرضيهم جزاء ما عملوا، بينما يتمنى كل من أرتكب شرّا أن يطول الأمد بينه وبين ذلك اليوم. وسوف يقف كل واحد أمام العدالة الإلهية فردًا، ويحاسب حسابا عادلاً لا ظلم فيه:

﴿ وَنَضَعُ الْمَوَازِينَ الْقَسْطَ لِيَوْمِ الْقِيَامَةِ فَلَا تُظْلَمُ نَفْسٌ شَيْئاً وَإِن كَانَ مِثْقَالَ حَبَّة مِّنْ خَرْدَلِ أَتَيْنَا بِهَا وَكَفَى بِنَا حَاسِبِينَ ﴾ [سورة الأنبياء: ٤٧]

إنّ كلّ الفلسفات التي صنعها الإنسان ما هي إلا محض حداع يُبعد الناس عن الإيمان بوجود الله سبحانه وتعالى وعن طاعته. إنّ فهم البوذية السطحى للأخرال مناقض مناقض تمامًا للسّلوك البشري الطبيعي من عدّة أوجه . والبوذيّة تعطي للناس فرصة لتجنب عذاب الضّمير الناجم عن عدم وجود ديانة يعتقدونها، وبالتالي تعمل كمصدر روحي زائف، والمؤمنون بالبوذية يعزّون أنفسهم بفكرة أنّهم يحققون صفاءًا روحيّا بتسليط الألم على أنفسهم، وينكرون احتياجات الجسد. ولكنّ هناك حقيقة لم ينتبهوا لها وهي أنّه على النّاس جميعاً أن يدركوا أنهم عبادٌ لله سبحانه وتعالى، ولن تكون للعمل أية قيمة إذا لم تقترن بالإيمان الصحيح والنية الخالصة لمرضاة الله تعالى.

إنّ كبح جماح أنفسنا ورغباتها له قيمة كبيرة، ولكن فقط إذا تمّ لنيل مرضاة الله، وبالشكل الذي يريده الله تعالى. أمّا أولئك الذين يبذلون هذا النّوع من الجهد ويكون قصدهم منحرفا عن الهدف الصحيح، ويكون إيمالهم معوجًا فلا فائدة ترجى من أعمالهم:

﴿ فَأُوْلَــئِكَ حَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ وَأُوْلَــئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فيهَا خَالدُونَ ﴾ [سورة البقرة: ٢١٧]

## هارون يحيى (عدنان أوقطار)

أنّه خلق البشر لعبادته:

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ [سورة البقرة: ٢١]

لقد رسم الله سبحانه وتعالى بوضوح الحدود التي لا يجوز للبشر تجاوزها، ووضّح كذلك الأخلاق التي توقد إلى رضا الله تعالى، والأخلاق التي تجلبُ غضبه، وسوف ينالُ كل إنسان المكافأة أوالعقاب في الحياة الآخرة وفقا للطريق الذي سار فيه في الدنيا. وهذا يعنى أنّ كلّ لحظة نعيشها سوف تقرّبنا من النّار أو من الجنة. والله سبحانه وتعالى يذكّر عباده بهذه الحقيقة ويحذّرهم من ذلك اليوم العظيم في عدة آيات من القرآن الكريم، ومن ذلك ما جاء في سورة الحشر:

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَلْتَنظُرْ نَفْسٌ مَّا قَدَّمَتْ لِغَدٍ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [سورة الحشر: ١٨]

إنّ المُؤمنين الذين يخافون عقاب الله يعبدونه فقط ويطيعون أوامره، ويتجنبون نواهيه ويتصرّفون على نحو يرضيه. والارتباط بالله برابط قويّ من الحبّ، والخوف منه واتباع أوامره والإقبال على عبادته هو الطريق الوحيد لنيل السّمو الأخلاقي الذي يتعيّن على الفرد اتّباعه، وعليه ألاّ يتردّد في بلوغ هذا الهدف حتى لو تضارب مع مصالحه.

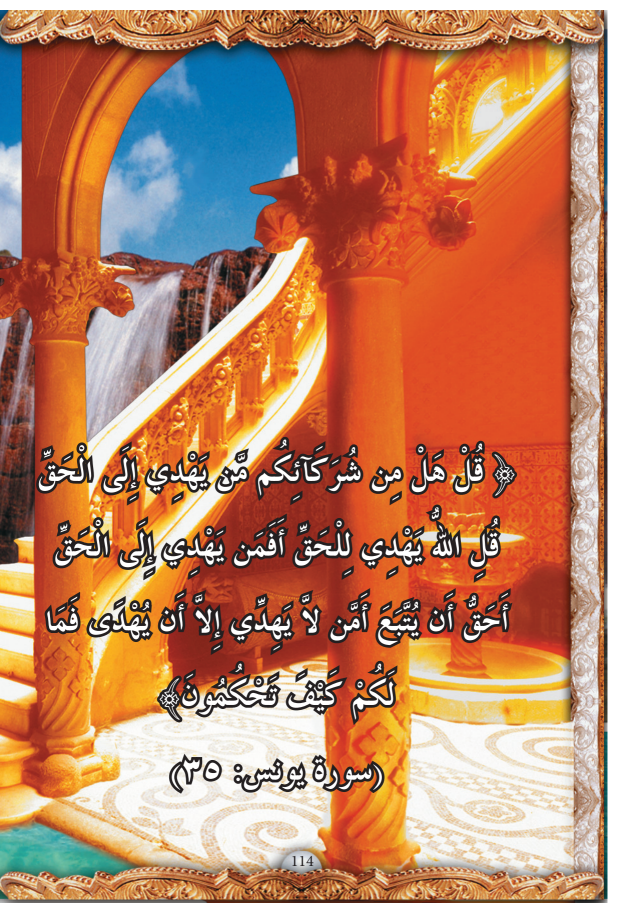
قد يكون للبوذي بعض الصّفات الأخلاقية الرّفيعة، غير أنّها سوف تكون مؤقتة ومشروطة بضروف محدّدة. فالبوذية أيضا توصي ببعض الأعمال الجيّدة، ولكن، بالطّبع قد لا يكون لها قيمة في نظر الله تعالى. وما القيمة التي توجد في عمل شخص يفعل خيرًا لمن حوله إذا كان غيرُ شاكر لأنعم لله بل وينكر وجود من خلقه من العدم؟ ومن أجل أن تكون تلك الأعمال ذات قيمة فيجب أن تترافق مع الإيمان الصحيح بالله، هذا الإيمان الذي يبعث الرهبة في قلبه فيخشى الله، ويجلب الحبّ فيطيعه. ولهذا السّبب فإنّ أخلاق المؤمنين العالية لا

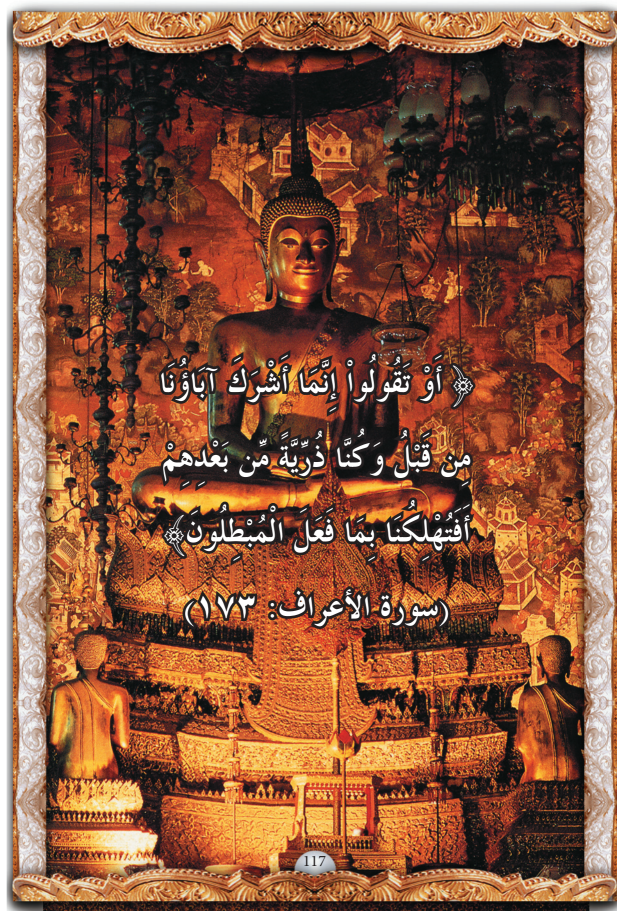


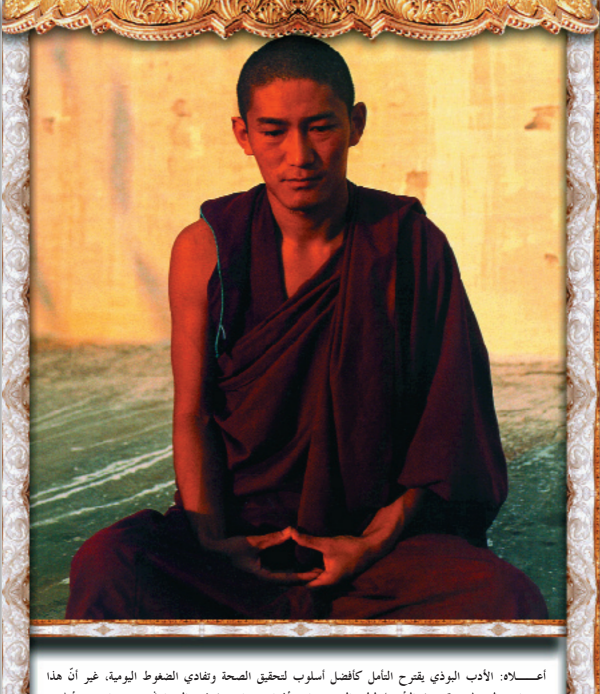


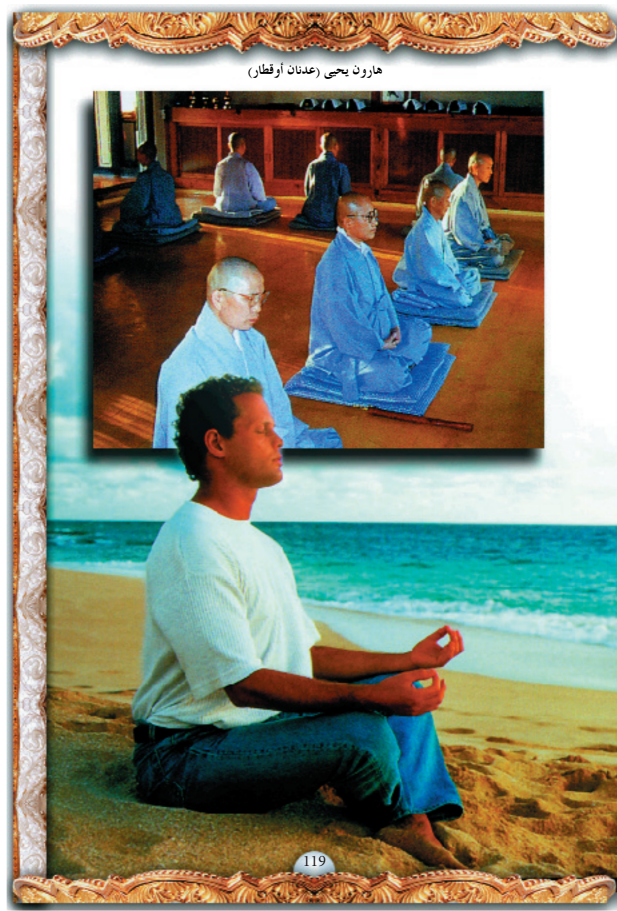


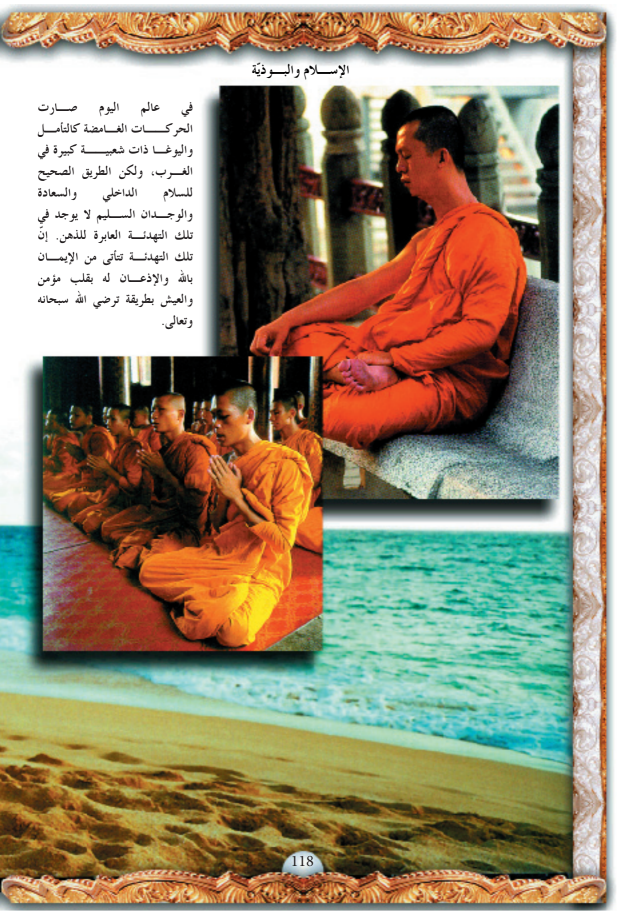


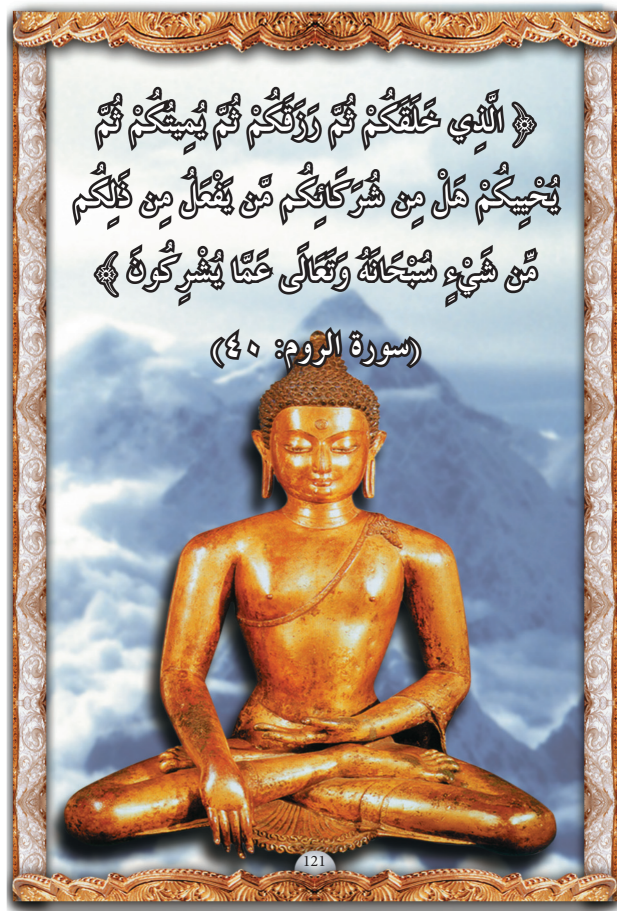


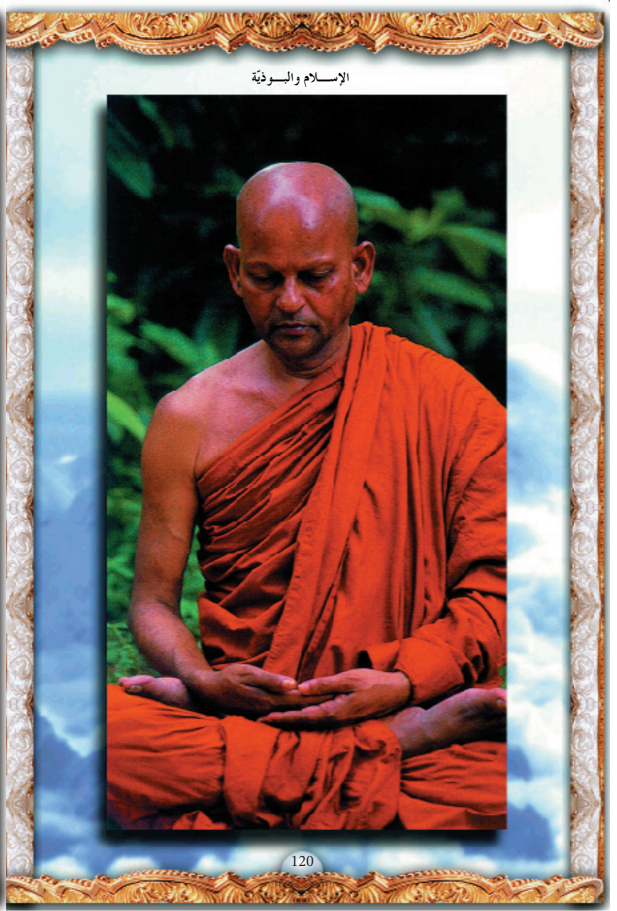


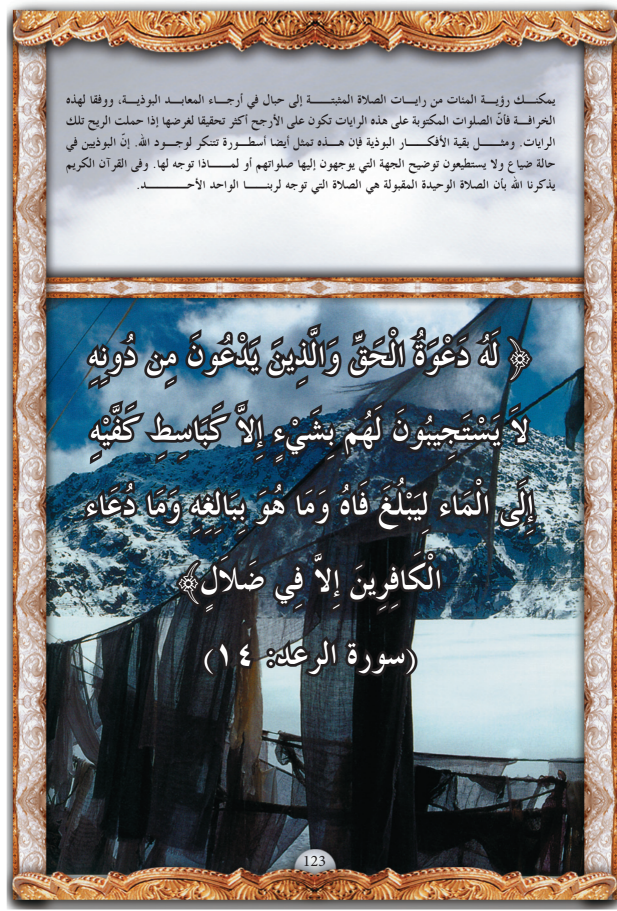


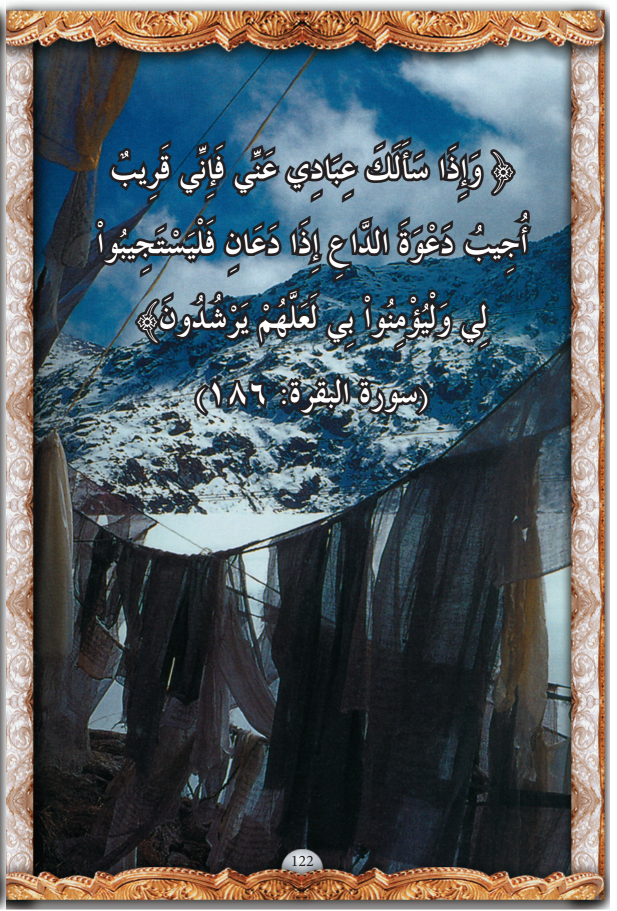






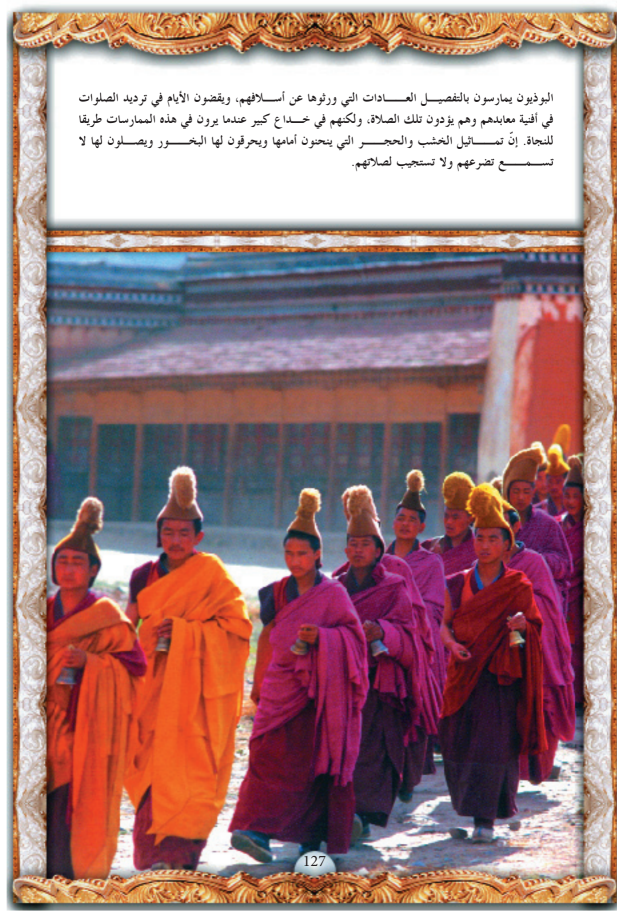


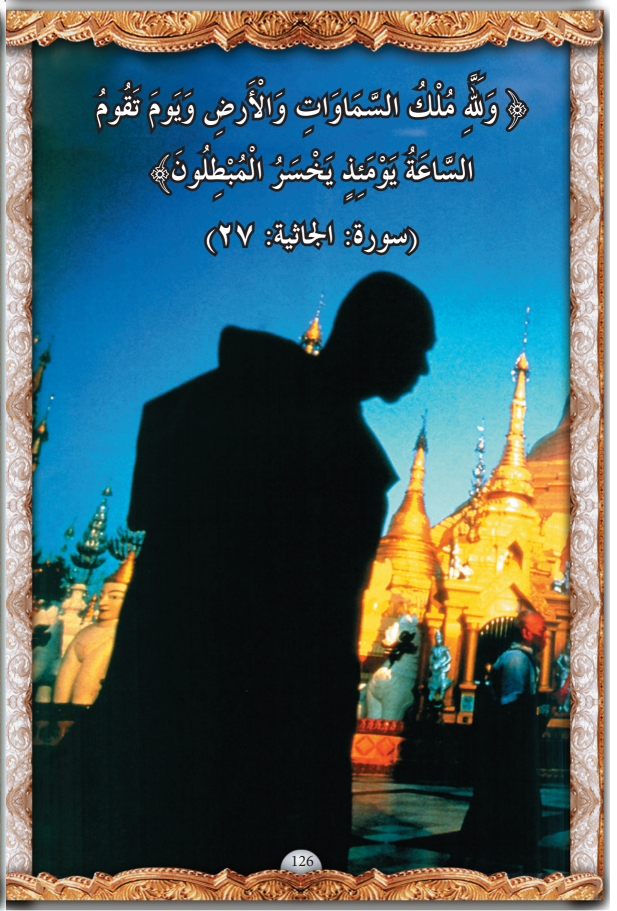


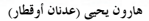




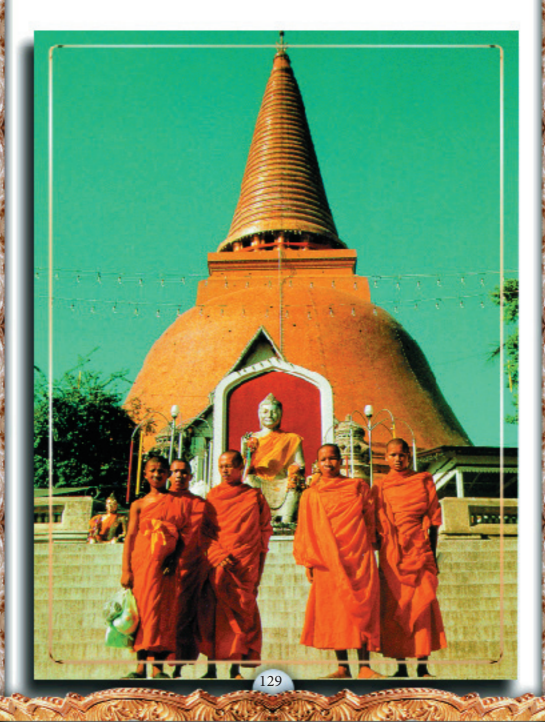


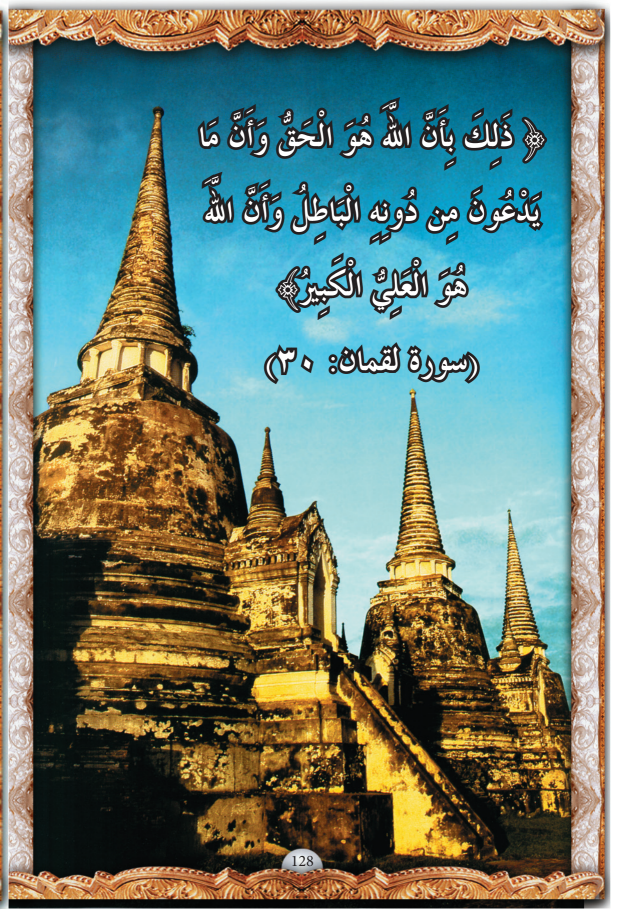


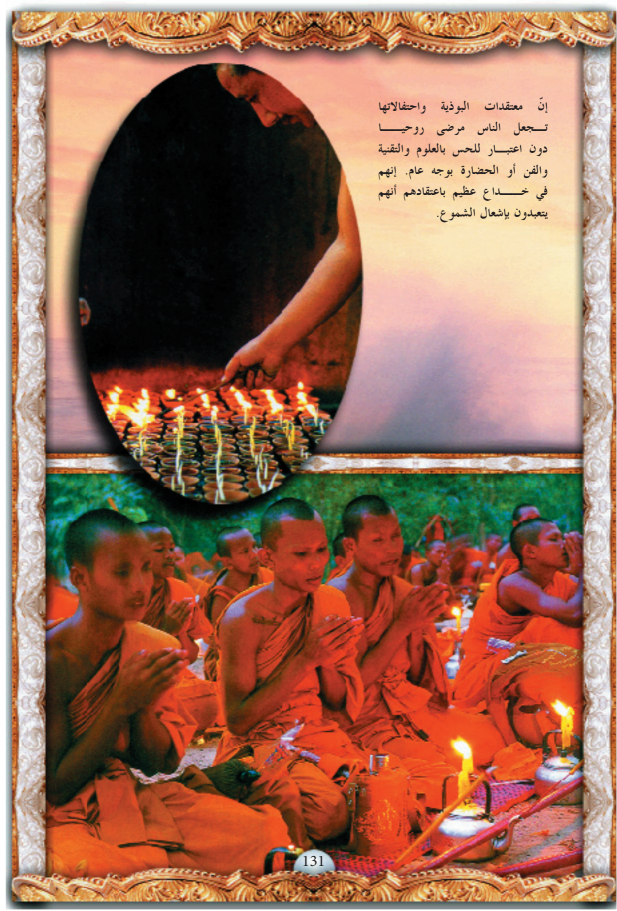




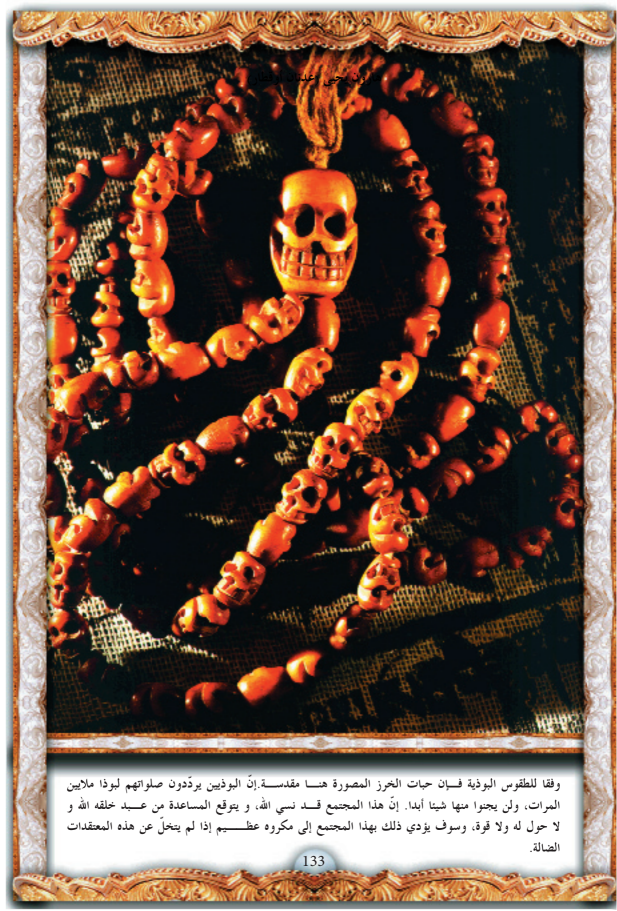
إنّ الاحتفاليات الغريبة التي تقام في الأمكن المكرسة لاسم بوذا توضح ضلال معتقدات البوذي، ففي هذه الاحتفالات الوثنية تعبد تماثيل بوذا رغم أنها لا تملك نفعا ولا ضررا، ومن غير المعقول عقلا توقع مساعدة من هذه التماثيل ولكن الذين غسلت أدمغتهم بتعاليم البوذية يصلون إلى النقطة التي لا يستطيعون معها تمييز ما هو من قبيل الخواء الذي لا معنى له.

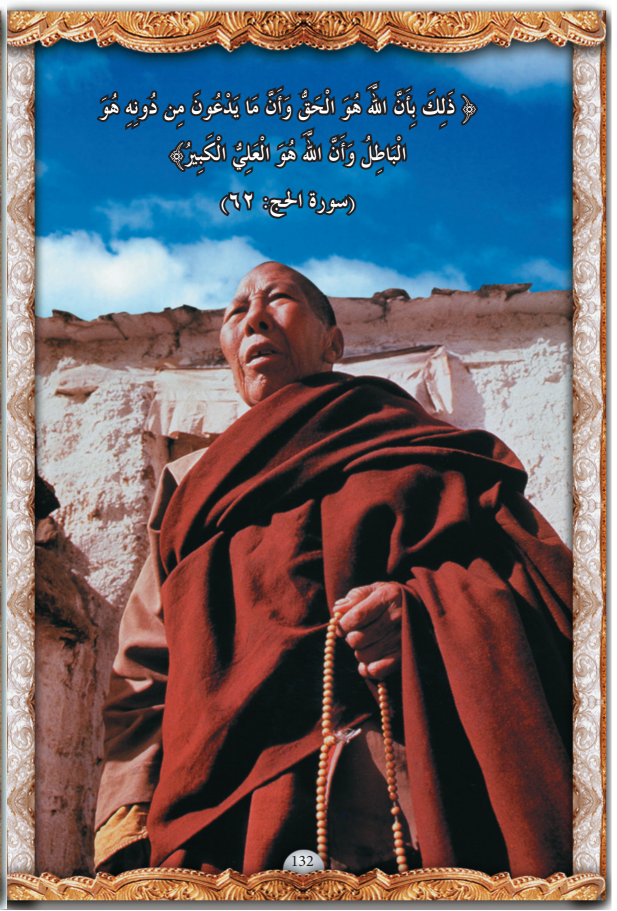


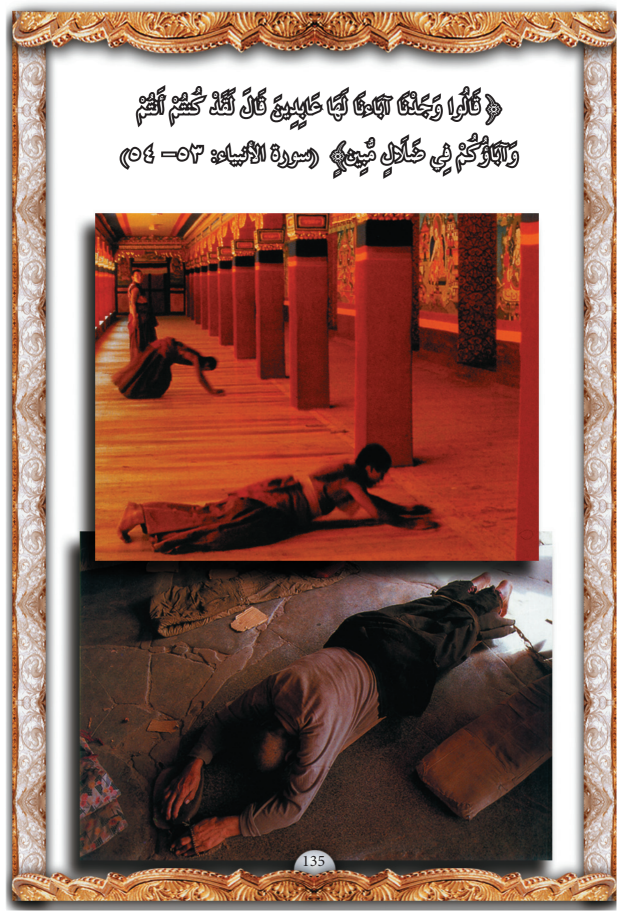


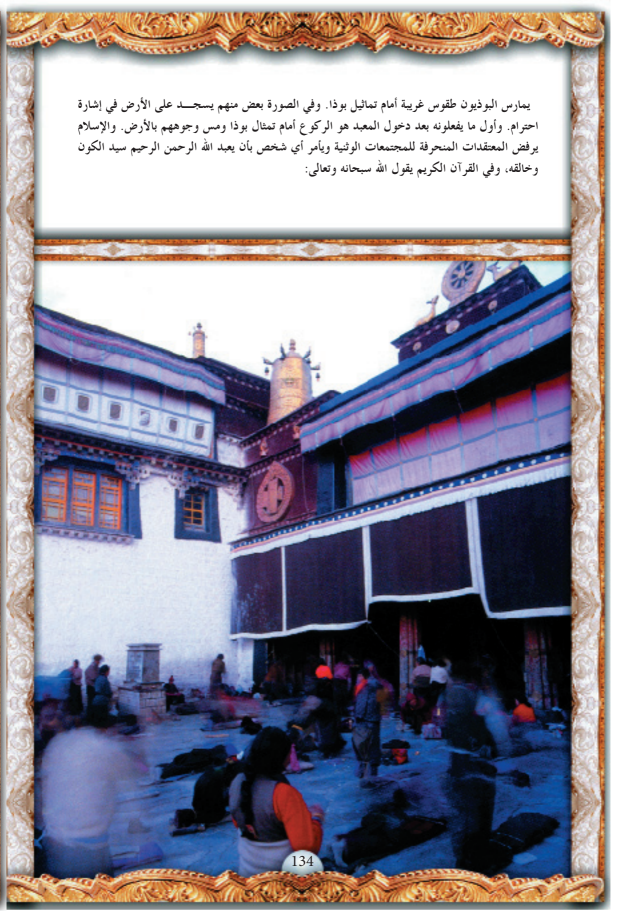


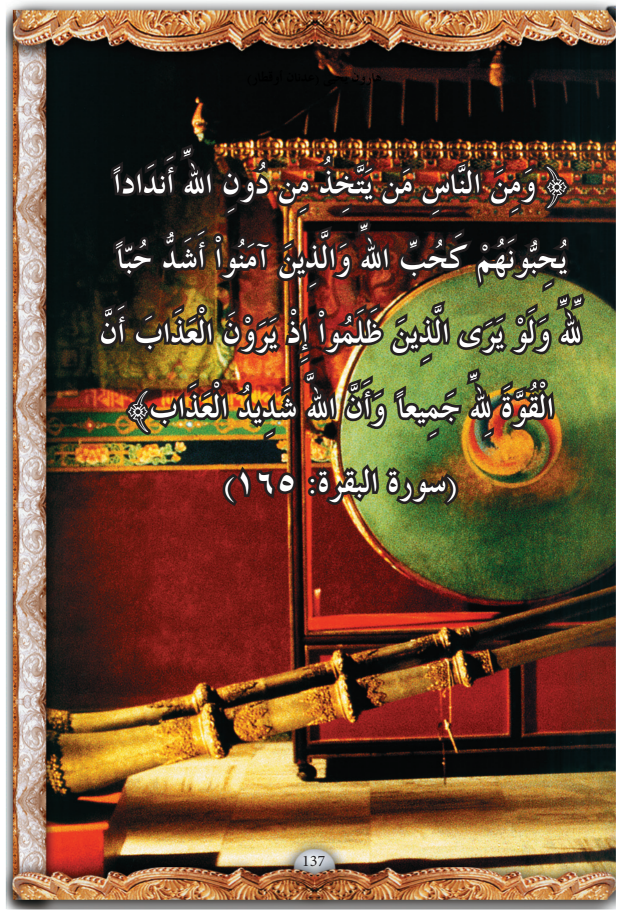


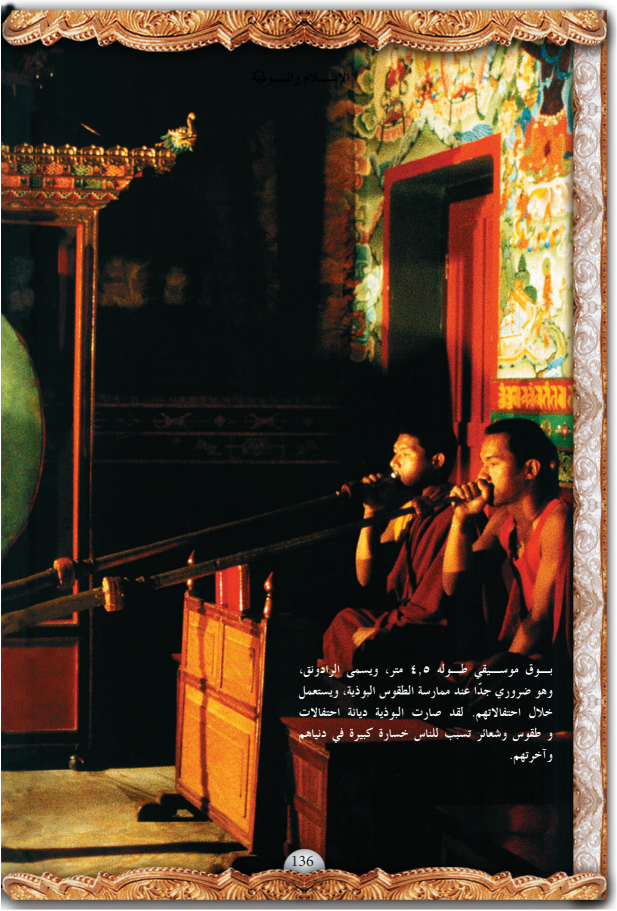


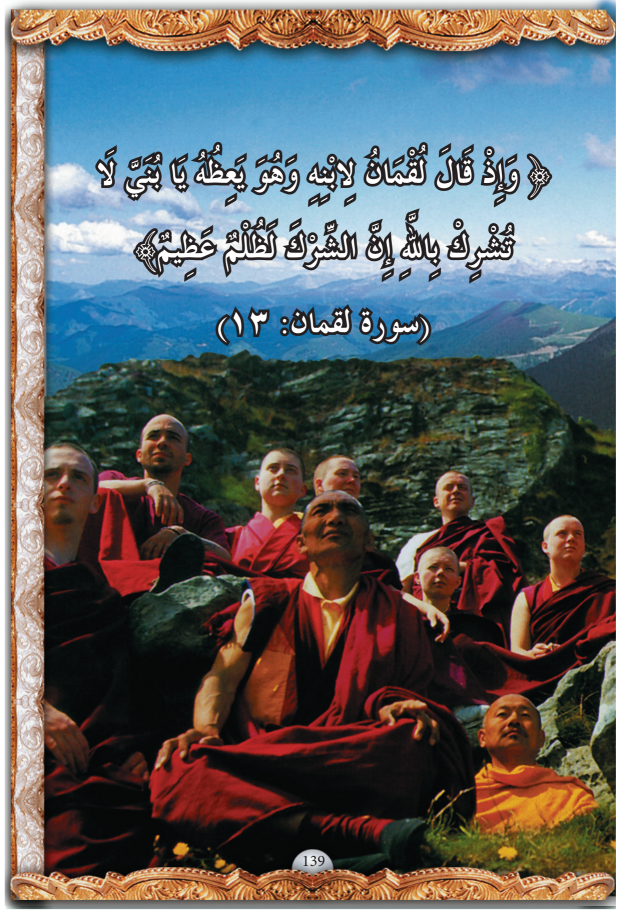


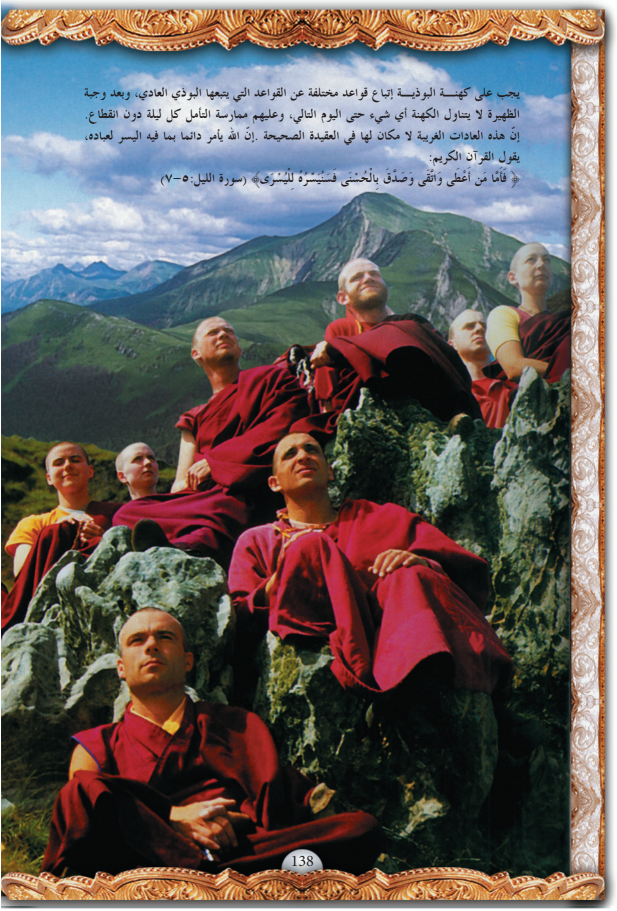


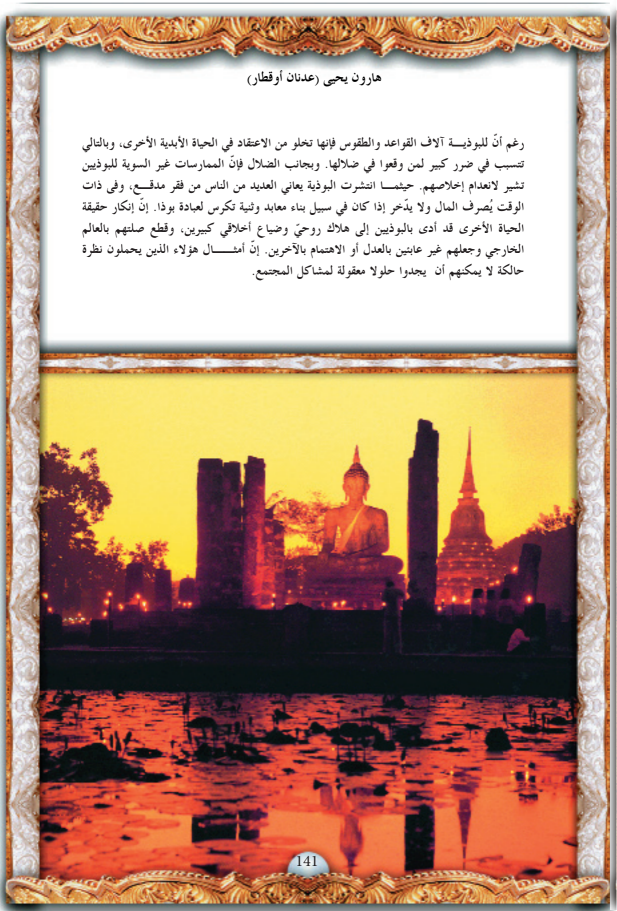


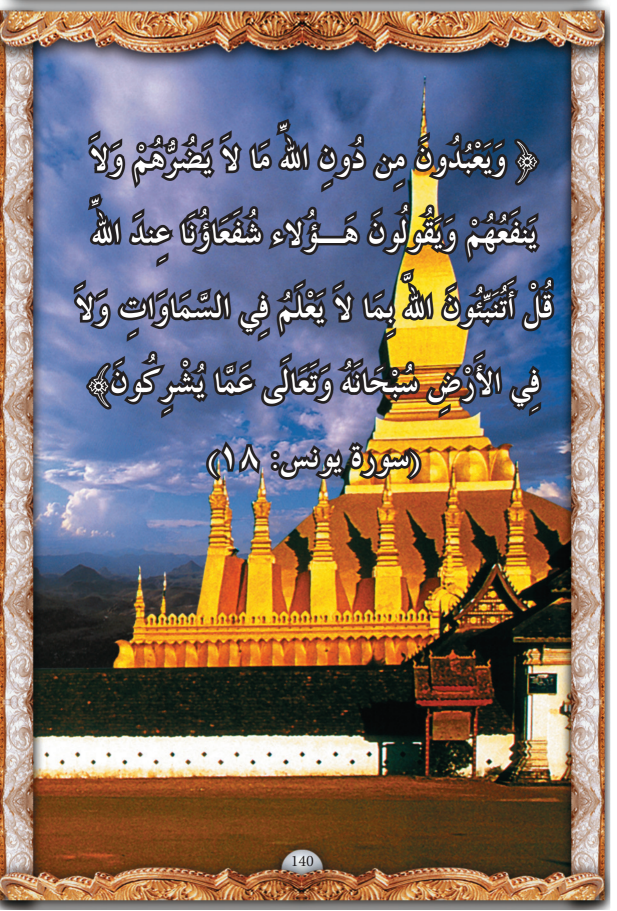


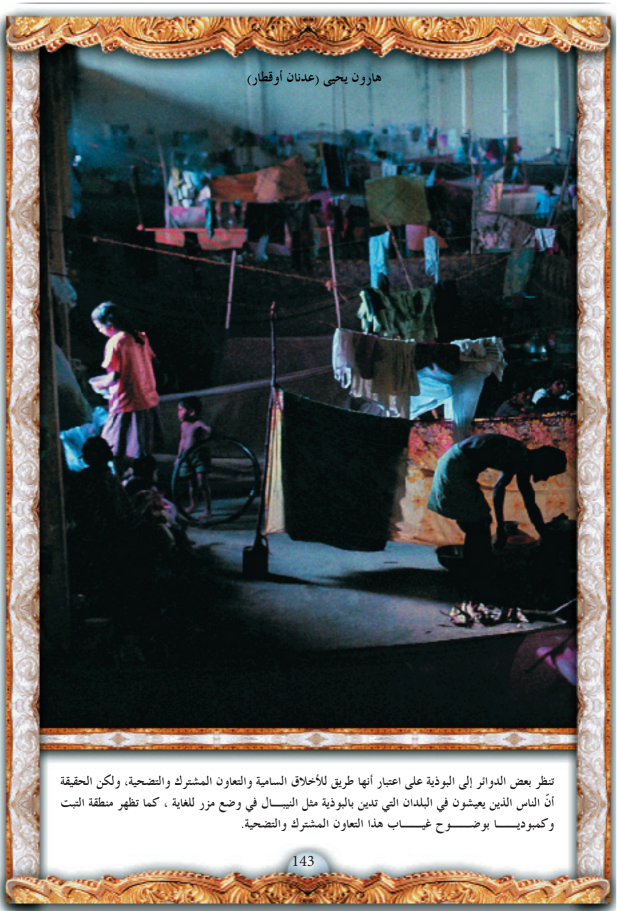


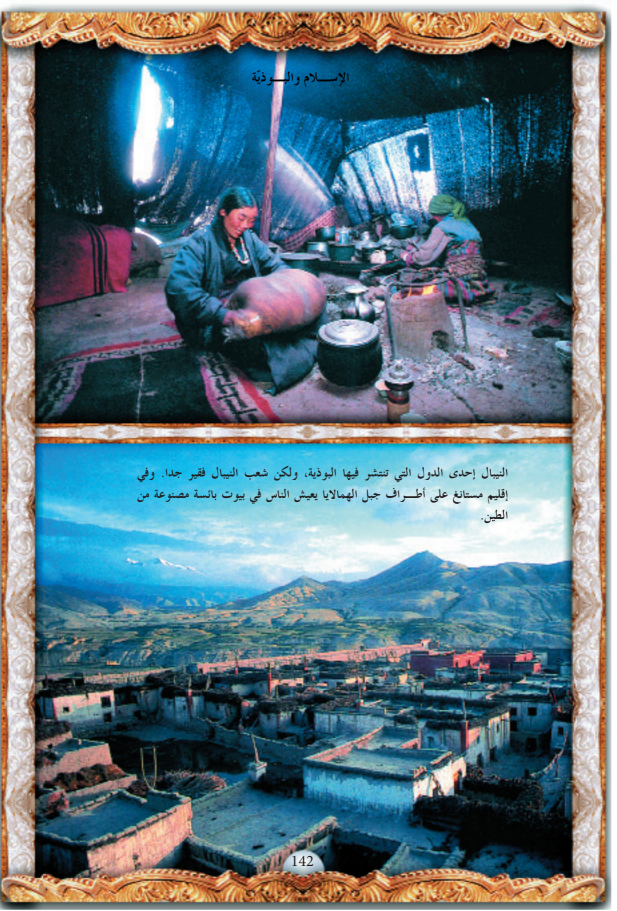
















ولكن رغم أنّ هوليود عموما لا تقبل الأديان السّماوية مثل المسيحية والإسلام، فإنّها تأخذ منحى مختلفا تماما عندما يتعلق الأمر بالبوذية بعرض هذه الدّيانة بطريقة جذّابة جدّا باعتبارها ديانة مسالمة ومُحبّة للإنسانية. وقد تولت أفلام مثل فيلم "سبع سنوات في التبت"، تمثيل النجم براد بــت ومعه كـندن، وهو عن حياة "الدّلاي لاما"، ومن إخراج مارتن سكورسيز، وتولت عملية إشهار شعبية لبوذا وسط مرتادي السّينما من الجمهور.

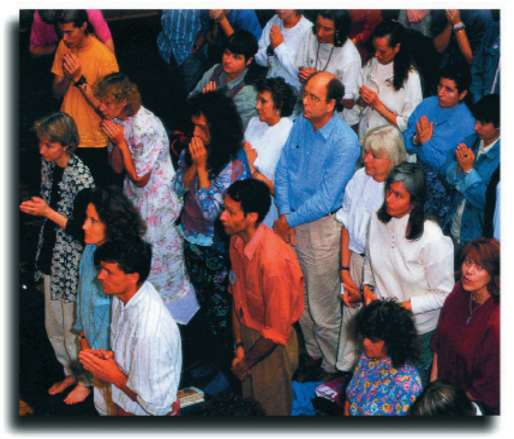
ومن أجل نشر الدّعاية البوذية فإنّ الحياة الخاصة للممثلين والممثلات تصبح مهمّة تماما مثل الفيلم نفسه. وقد أعلن رئيس مدرسة "ناينقما" التابعة لبوذية التبت أنّ "أستيفن سيقال"، وهو معروف بأدواره في أفلام العنف بأنه استنساخ لما يسمى "لاما" عاش في القرن الخامس عشر (راهب بوذي من التبت أو منقوليا)! وأيضا هنالك الممثل الشهير المسمى "رتشارد جير"، فإضافة إلى الكتب التي يعدّها للترويج للبوذية قام بتأسيس "بيت التّبت" في نيويورك مع "رتشارد ثيرمان" والد الممثلة "آما ثيرمان". ومن الممثلين البوذيين المعروفين "تينا تيرنر"، "هاريسون فورد"، "أوليف ستون"، "هيربي هانكوك".

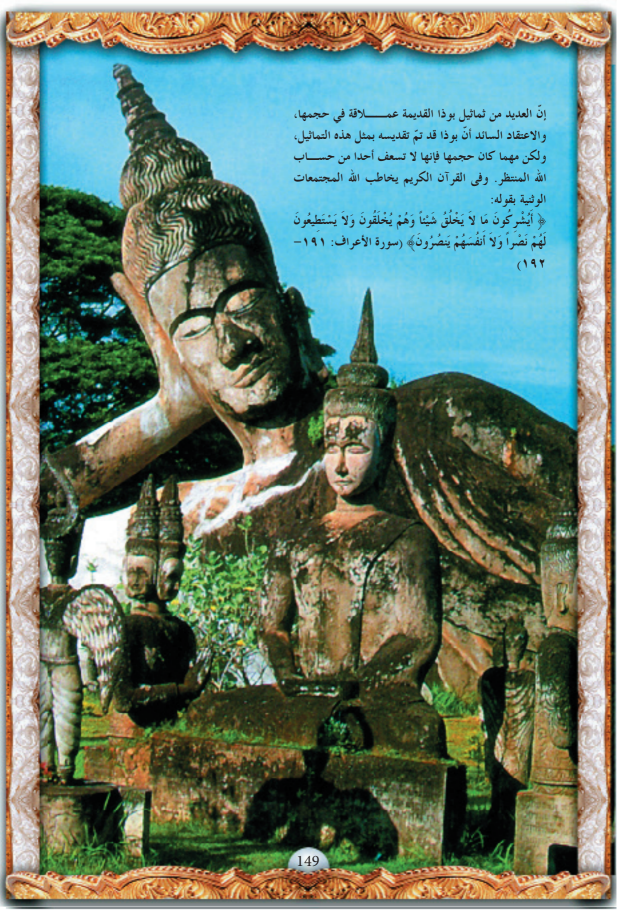
بالطبع فحياة المرء الخاصة ومعتقداته لا تخص أحدًا غيره، والناس أحرار في اختيار الديانة التي يرغبون فيها. غير أنّ هؤلاء الأفراد لو تعلموا شيئا عن الإسلام الحقيقي فمن المؤكد أنّ قلوبهم سوف يدخلها النور. ولكن الصورة التي عُرضت حتى الآن تنتهي بنا إلى خلاصة مهمة، وهي أنّ البوذية تستحوذ على هذا الاهتمام لأنّها اتبعت ورُوّج لها في الغرب حيث تسود الثقافات المادية. وفي المقابل وقع إبعاد الثقافة الغربية عن خصائصها الرّوحية القائمة على الأساس اليهودي- المسيحي.

ولكن لماذا حدث ذلك؟ للإحابة على هذا السؤال يتعين أن نحدد أوّلا الخصائص الرئيسية للمادّية الغربية. فلقد تـم إرساء الأسس الثقافية لها في القرن الثامن عشر، كما

الجناح اللبرالي للمجتمع الأمريكي الذي غالبا ما يؤيد الأفكار المضادّة للدّين والقيم المناقضة للأخلاق المسيحية والإيمان. وكمثال فإنّ معظم الأفلام تفرض بقوة نظريّة النشوء والارتقاء على أذهان المشاهدين. وفي الجدل القائم بشأن كون نظرية النشوء والارتقاء تقف في مقابل الخلق، يلاحظ أنّ الأفلام التي لها صبغة "علمية" غالبا ما تنحاز إلى جانب الداروينية. وبدأت دعاية هوليود المناهضة للدّين والمنحازة لداروين بالفيلم الشهير المسمى "لتَرثِ الرّيح". أما في أفلام اليوم فإنّ الاتجاه نحو الاستخفاف بالاسلام أصبح استراتيجية واضحة للعيان.

﴿ إِن تَدْعُوهُمْ لَا يَسْمَعُوا دُعَاءكُمْ وَلَوْ سَمِعُوا مَا اسْتَجَابُوا لَكُمْ وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ يَكْفُرُونَ بِشِرْكِكُمْ وَلَا يُنبَّنُكَ مِثْلُ خَبِيرٍ ﴾ (سورة فاطر: ١٤)





أُسس إطارها النظري في القرن التاسع عشر، ورغم تآكل الإطار النظري، أصبحت حركة جماهيرية في القرن العشرون، وبالضرورة فهي:

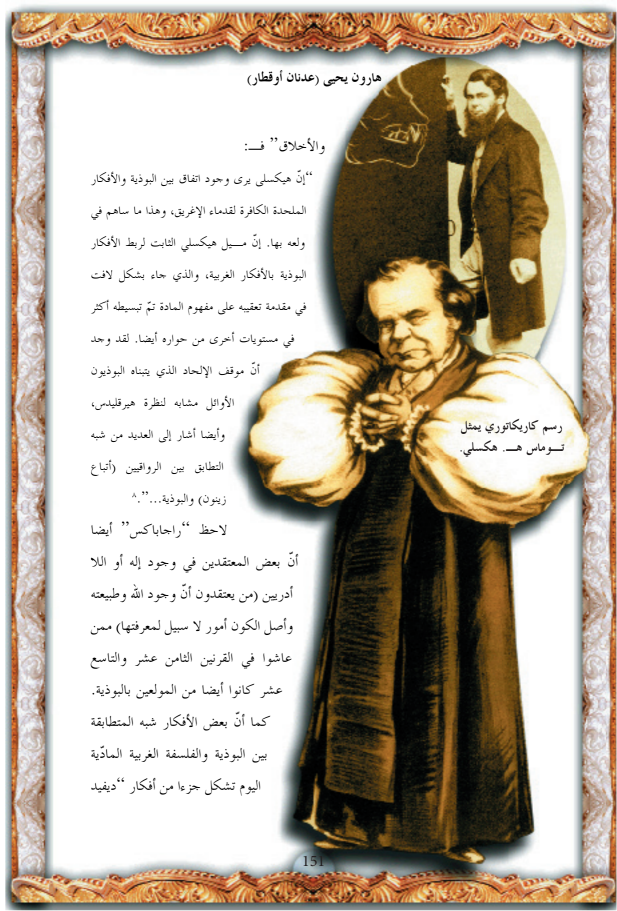
- تنكر وجود إله وتؤمن بأنّ الكون جاء نتيجة للمصادفة.
- تعتقد أنّ الكائنات الحية اكتسبت شكلها الحالي من خلال النشوء والإرتقاء،
  - وأنَّ الداروينية تفسّر ظاهرة الحياة و "مصدر" أنواع الكائنات.
- تعتقد أنّ البشر ببساطة هم فصائل أسمى من الحيوان و تقلّل من أهمية وجود الرّوح في البشر.
  - تنكر فكرة الحياة بعد الموت، والقيامة، ويوم الحساب ووجود جنة ونار.

إنّ هذه الافتراضات ذات الطبيعة المادية، وبالرغم من أنها زائفة وتناقض حميع الأديان السماوية قد وحدت لها تناغما مع ثقافة أخرى هي الثقافة البوذية.

# اكتشاف هكسلى للبوذية:

وباعتبارها دين كفر فإنّ البوذية لا تقبل وجود إله ولا آخرة ولا جنة ولا نار. وتؤمن بأنّ الرّوح البشرية لا تختلف عن روح الحيوان، وتؤمن بالعودة الكارمية (العاقبة الأخلاقية)، أي العودة باستمرار إلى العالم بإعادة الميلاد. وطبقا لاعتقاد بوذا فـــ"السّمكة" يمكن أن تعود "فيللا" في حياة أخرى، والشّخص يمكن أن يعود بعد موته في شكل" دودة ". إنّ هذه الفكرة المتمثلة في "انتقال الأرواح" بين فصائل الكائنات لها ما يوافقها في نظرية النشوء والارتقاء لداروين. وقــد وصف أحد الباحثين في البوذية العلاقة بين البوذية ونظرية النشوء والارتقاء كما يلى:

"إنّ البوذية ... سعيدة تمامًا بنظرية النشوء والارتقاء. وفي الحقيقة فإنّ الفلسفة البوذية تتطلب فعلا عملية نشوء وارتقاء، فكلّ الأشياء ينظر لها باعتبارها في حالة تحوّل، ويتحقق وجودها بتواتر



لمدة ثم تتلاشى. إنّ فكرة عدم تغيّر فصائل الكائنات لن تكون متفقة مع نظرية طبيعة الوجود المنسوبة للبوذيّة". ٦

ولهذا السبب يشعر أتباع داروين بالتعاطف تجاه البوذيّة وقد روّجوا لها باستمرار منذ القرن التاسع عشر.. وكان أوّل من عبر عن ولعه بالبوذيّة تــوماس هــ . هيكسلي، الذي حاء بعد داروين ولعب دورًا مهمّا في انتشار الداروينية. ولقد ظهر هكسلي على المسرح كأكثر المؤيدين لداروين، وعــرف بأنّه "كلب داروين الوفي". وقد كان للمناظرات التي أقامها مع العلماء ورجال الدين المدافعين عن فكرة "الخلق" وكتاباته وأحاديثه قد جعلت منه أشهر مدافع عن الدّاروينية في القرن التاسع عشر.

من الحقائق البسيطة المعروفة عن هيكسلى اهتمامه بالبوذيّة، وحتى خلال مجادلاته مع ممثلي الأديان السّماوية مثل اليهودية والمسيحية كان ينظر للبوذيّة باعتبارها تناسب الحضارة العلمانية التي يريد أن يراها قائمة في الغرب. وقد أوضح ذلك في مقال بعنوان: "الفلسفة: مقالات من الشرق والغرب"، وأيضا كتابه: "البوذية عند هيكسلي على ضوء النشوء والارتقاء والأخلاق"، وهو يتضمن الوصف التالي للبوذية:

"البوذية نسق لا يعرفُ إلهًا بالمعنى الغربي للكلمة، وينكرُ الرّوح عندالإنسان ويحسب الإيمان بالخلود نوعًا من الحُمق وتمنيه خطيئة؛ والبوذية ترفض أيذ تأثير لمن يصلّي، وهي تطلب من النذاس أن لا يرجو شيئا سوى خلاص أنفسهم بجهودهم الشّخصية... ورغم ذلك انتشرت في جزء كبير من البشر، وأساسها من العالم القديم بسرعة مذهلة، وما زالت العقيدة المسيطرة على جزء كبير من البشر، وأساسها خليط من العقائد الأجنبية". ٢

إنّ السبب الوحيد وراء ولع هيكسلي بالبوذية هو أنّ البوذية تتفق مع توجهات هيكسلي الفكرية، ووتنسجم معها في عدم الإيمان بالله. وطبقا لما يقوله "فيجيسا راجاباكس"، وهو بروفسور في جامعة هاواي وكاتب "البوذية عند هيكسلي على ضوء النشوء والارتقاء

يلتهب بالكراهيّة ضدّ المسيحية، وكانت كتاباته الملحدة ذات نــقد لاذع وقاس للغاية". ١٠ وكما نرى، فإنّ نيتشه قد وجه كراهيته نحو الأديان السّماوية فقط، وليس ضدّ أديان الكفر أيضا، وبالمقابل كتب دى بوا ما يلي:

"رغم أنّ نيتشه يعد واحدًا من أشرس الملحدين في التاريخ، إلاّ أنّه حقيقة ليس معاديا للدّين بالكامل... فقد كان يحترم ويحبّ العديد من جوانب الدّيانات الأخرى بما في ذلك الأديان الوثنيّة وحتّى البوذيّة...". ١١

وعند مراجعته لكتاب: "نيتشه والبوذيّة: دراسة حول مذهب العدميّة" للكاتب روبرت ج. موريسون يقول الأنجليزي الأكاديمي ديفيد ر. لوي ما يلي حول هذا الموضوع:

"إنّ إحراء مقارنة بين نيتشه والبوذيّة صار شيئا تقليديّا، ولسبب ما يبدو أنّ هنالك نداء عميقا بينهما: موريسون يشير إلى اشتراكهما في عدة ملامح: فكلاهما يشدّد على أنانية البشر في عالم ليس فيه إله ولا يتطلع أيّ منهما إلى كائن خارجي أو قـوّة ما لحلّ مشكلتهما المشتركة بشأن الوجود ... وكلاهما يعرف أنّ الإنسان سيل دائم التغيّر تتملكه قوى نفسيّة مركّبة، وداحل هذا

السّيل لا يوجد شيء مستقلَّ بذاته أو موضوع لا يتغير ( يعنى الرَّوح)". ١٢

إنّ مصادر هذه الأفكار الخاطئة التى يتقاسمها نيتشه و بوذا لا تعدو بالتأكيد أن تكون أكثر من جهل وغرور. وكلّ من ينظر إلى الكون والطبيعة بذكاء ووعي سوف يرى دلائل واضحة على وجود الله تعالى، وقد ثبت ذلك ذلك بالمكتشفات العلمية الحديثة: نظرية الانفجار العظيم، ومبدأ "الإنسان هو غاية الكون"



ديــفيد هيوم.

هيوم"، وهو فيلسوف أسكتلندي من القرن الثامن عشر يؤمن بوجود إله مع كرهه للدين. وقد كتب "راجاباكس" ما يلى: "مما يثير الاهتمام أنّ شبه التطابق الموجود بين البوذيّة ومواقف هيوم حول موضوع الروح القدس قد اكتسبت اهتماما جادا من بعض المفكرين الأوائل في مواضيع البوذيّة". ثم يواصل قائلا: إن ريس ديفيدس [مترجمة رائدة لنصوص البوذية من لغة البالي إلى الأنجليزية] لاحظت كمثال ما يلي: " فيما يتعلق بالاعتقاد في روح غير مسكونة أو ذات دائمة لا تتغير، ولا تتألم ... كان للبوذيّة موقف منذ ألفين أو أربعة آلاف عام يسبق موقف هيوم الذي ظهر قبل قرنين فقط". "

وكما دلّل "راجاباكس" في مقاله فإنّ البوذيّة أثارت فضول العديد من المفكرين بأنجلترا خلال الحقبة الفكتورية لأنهم وجدوها منسجمة مع الفلسفات التي سادت في القرن التاسع عشر مثل اللادينية والبوذيّة. ولقد نظر الفيلسوف الألماني الشهير فريدريك نيتشه بإعدا إلى البوذية للسبب ذاته.

# تعا طف نيتشه مع البوذية

الفيلسوف نيتشه من المفكرين الأكثر تعلقا بالإلحاد خلال القرن التاسع عشر، وقد تبنى كراهية عميقة للديانة المسيحية وروّج بدلا عنها لثقافة الإلحاد. وساعدت أفكاره على تشكيل الفاشية في القرن العشرين وساعدت بصفة خاصة على الترويج للنازية. ناهض نيتشه المسيحية التي تريد المزاوجة بين فضائل الشفقة والرّحمة والتواضع والإيمان بالله، وبالتالي فهو أيضا ضد مبادىء الإسلام الأخلاقية وضد القيم اليهوديّة الملتزمة، وقد كره الأديان السّماوية ليس بسبب مبادئها الأخلاقية فقط ولكن أساسًا بسبب إلحاده المتشدّد. وفي مقال له عن نيتشه كتب الباحث الأمريكي "جاسون دى بوا":

" إنّ الإلحاد جزء مهم من فكر نيتشــه" ويضيف قائلاً: "لم يكن نــاقدًا موضوعيّا، إنّ نيتشه

" لقد انقطعت الصلة بين الحياة وبين أي معنى، وأضحت محرد وجود بطريق المصادفة لا يسير نحو أي هدف محدد".

يضاف إلى أزمة المعنى تلك أنّ انهيار النظريات المادية على المستوى العلمي قد فتح الطريق نحو عودة جديدة للأديان السّماوية، وخاصة الإسلام. ولهذا السّبب زاد عدد أتباع المعتقدات التوحيدية؛ فقد زاد عدد من يؤمنون بالله ويمارسون شعائر دينهم؛ وأخذت المفاهيم والقيم الدّينية تحتل مكانتها المهمة في الحياة الاجتماعية.

إنّ البوذية ومعتقدات الكفر الأخرى تتطلع بحماس لعرقلة هذا التيار من خلال رسم طرق زائفة للخلاص لهؤلاء الذين أربكتهم أزمة المعنى التي جلبتها الثقافة المادية. فالتّاوية والهندوسية وما شابهها مثل طائفة "هير

المادية. فالتّاوية والهندوسية وما شابهها مثل طائفة "هير كريشنا" و"ويكا" واتجاهات العصر الجديد التي جلبت كلها تعاليم إلحادية مختلفة، وديانات الأطباق الطائرة التي تشغل نفسها بما يسمّى رسالات مقدّسة يُعتقد أنّها جاءت من الفضاء، كلّها تعاليم فاسدة اعتنقها هؤلاء الذين لا يريدون قطع الصّلة بالإلحاد والمبادىء المادّية. ويضاف إلى ذلك أنّ العديد ممن أصبحوا بوذيين تأثروا بدرجة كبيرة بأشياء لا يرغبون فيها

الحقيقة كمثقفين ومستنيرين.



فردريك نيتشه ، واحد من أشكر أشكر أشكر ألملحدين في القرن التاسع عشر.

وتقليد أعمى لشيء لا يفهمونه. وببساطة فهم يفعلون ذلك حتى يحلبوا الاهتمام ويبدون في

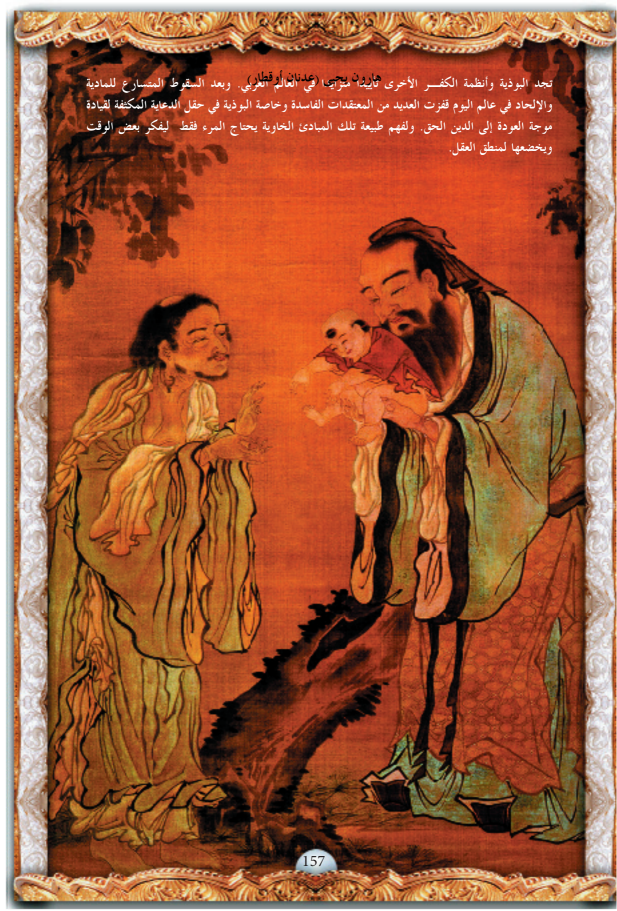
(المبدأ القائل بأنّ كل تفاصيل الكون تمّ ترتيبها بعناية لجعل حياة البشر ممكنة) قد أنهت فكرة أنه لا وجود لإله التي قدمها نيتشه وغيره من الملحدين. والعلوم الحديثة جاءت بأدّلة واضحة أنّ الكون قد خلق وتمّ تنظيمه بتوازن غير عادي. هذه الأدلة تكشف بطلان نظريّة داروين حول النشوء والارتقال وتثبت حقيقة الخلق، وتلغي فكرة وجود نسق ذكيّ يدير العالم. لقد أبطلت الاكتشافات العلمية والاجتماعية أفكار نظريات مفكري القرن التاسع عشر مشل ماركس وفرويد ودركهايم. (للمزيد من المعلومات يرجى مراجعة مقال هارون يحيى الفيار الإلحاد: نقطة تحوّل في التاريخ" وهو موجود في الصفحة التالية:

www.harunyahya.com/v.the\_fall\_of\_atheism \_scier{.php

# البوذية: روحانية زائفة لثقافة مادّية

هذه الشهادة العلمية ضدّ الإلحـــاد ذات صلة وثيقة بالتساؤل حول لماذا انتشرت البوذية في العالم الغربي. لـقد رأى مهندسو الإلحاد والثقافة المادية أنّ نظريتهم تنهار، ولمنع التيار المتنامي المتجه نحو الأديان السّماوية عملوا على مواجهته بالترويج لمعتقدات الكفر مثل البوذية، وبعبارات أحرى فإنّ البوذية - وديانات الشّرق الأقصى المشابهة لها - هي تكريس للمادّية.

ولكنّ لماذا تحتاج الثقافة الغربية لمثل هذا التعزيز؟ قام الكتاب الأنحليز مثل مايكل بايقنت وريتشارد ليخ وهنري لنكولن بدراسة تطوّر و"انحطاط" الأفكار في العالم الغربي خلال الألفي سنة الماضية. وقد أوضحوا أنّ العالم الغربي قد سقط في القرن العشرين في "أزمة معنى"، أي أنّ طريقة الحياة التي فرضتها الفلسفة المادية في المجتمعات الغربية قد حرّدت حياة الناس من معناها بأن جرّدتهم من الإيمان بوجود الله وحرمتهم عبادته. وقد عبر هؤلاء الكتاب الثلاثة بقولهم:



ولنفهم لماذا تخلو هذه المذاهب من أساس تستند إليه، نحتاج إلى غربلتها وتقيمها من خلال مقياس المنطق. لقد رأينا سابقا مبدأ الكرما (العاقبة الأخلاقية)، وهو أساس العديد من ديانات الشرق الأقصى، وأظهرنا عدم وجود أساس منطقي وجيه له (لمزيد من المعلومات راجع كتاب هارون يحيى: "الإسلام والعاقبة الأخلاقية (الكرما)".

فهذه الديانات لا تعتقد في وجود إله ولا في موعد جامع لحساب إلهي للبشر. كيف لهم إذا أن يؤمنوا بأنّ كل شخص سوف يجازى بما يفعله، ويكون ذلك في الحياة الأخروية؟ من يقرّر ذلك ؟ إنّ الذين يقدسون أشياء تقع "خارج الأرض" يعتقدون أيضا في أشياء لا معنى لها. كيف يمكن لشخص أن يؤسّس لفلسفة حياة تنبني على أشياء سابحة في الفضاء، مشكوك في حقيقتها؟ وحتى لو وُجدت كائنات من الفضاء الخارجي، يتعيّن بالضّرورة، أن تكون قد خُلقت. ثم ماهو الضّمان بأنهم سوف يرشدون البشرية للطريق الصّواب ؟

إنّ الذين تتملكهم مثل تلك الأفكار الوهميّة عليهم أن يستمعوا لآيات القرآن الكريم ولقوله تعالى:

﴿ نَحْنُ خَلَقْنَاكُمْ فَلَوْلاَ تُصَدِّقُونَ ﴾ [الواقعة: ٥٧]

وعليهم أن ينهجوا نهجه الذي رسمه لهم:

﴿ وَأَنَّ هَـــذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيماً فَاتَّبِعُوهُ وَلاَ تَتَّبِعُواْ السُّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ذَلِكُمْ وَصَّاكُم بِهِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ [الأنعام: ١٥٣]







إنّ البوذيين أو من تحولوا إلى البوذية بغرض الرغبة في التقليد أو لجذب الاهتمام لهم لا يدركون مدى الخداع الذي تعرضوا له. إنّ البوذية تجردهم من كل الجمال والقيم الأخلاقية وتقود أتباعها إلى عالم من الظلام والضبابية.

المسيحية بعد تحريفها عــبر السنين، وقد أخبر الله سبحانه وتعالى عن ذلك في القرآن الكديم:

﴿ ثُمَّ قَفَّيْنَا عَلَى آثَارِهِم بِرُسُلْنَا وَقَفَّيْنَا بِعِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ وَآتَيْنَاهُ الْإِنجِيلَ وَجَعَلْنَا فِي قُلُوبِ اللَّذِينَ ابْتَعُوهُ رَأْفَةً وَرَحْمَةً وَرَهْبَانِيَّةً ابْتَكُعُوهُ رَأْفَةً وَرَحْمَةً وَرَهْبَانِيَّةً ابْتَكُعُوهَا مَا كَتَبْنَاهَا عَلَيْهِمْ إلَّا ابْتَعَاء رضوان الله فَمَا إلَّا ابْتَعَاء رضوان الله فَمَا رَعُوهُمَ وَعَلَيْتَهَا فَآتَيْنَا وَعُوهُمَا حَقَّ رِعَايَتَهَا فَآتَيْنَا وَكُثِينَ آمَنُوا مِنْهُمْ أَجْرَهُمْ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ فَاسِقُونَ ﴿ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ فَاسِقُونَ ﴾ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ فَاسِقُونَ ﴾ [سورة الحديد: ٢٧]

قد تكون البوذية ديانة حقيقية حرّفت بعد انتشار الرهبانية. وبالتأكيد تكون قد شوّهت أكثر من اليهودية

و المسيحية. لكن بالرغم من التحريف الذي دخل على هاتين الديانتين إلا أنهما ما يزالان يؤمنان به. وحتى لو جاء جوهر البوذية من مصدر إلهي، فقد ابتعدت هذه الديانة بشكل كامل عن ذلك الجوهر وأصبحت غارقة في طقوس وهمية مع بقاء مبادىء أخلاقية قليلة حدًّا. ومن جانب آخر فالبوذية تشبه المعتقدات التوحيدية مثل اليهودية والمسيحية والإسلام؛

إنّ هذه الآيات تبين لنا أنّ الله تعالى قد يكون أرسل رسولا للهنود؛ وقد يكون سيدارسا قوتاما واحدًا منهم, فالبوذية تشبه الأديان السّماوية في بعض أركانها، ثم إنّ الرسل جاؤوا عبر التاريخ لكشف الحقيقة نفسها للبشرية، ولكن بعد رحيلهم عمد أتباعهم إلى تحريف هذه الحقائق. وفي الحقيقة فإن تعاليم قوتاما قد فقدت جذورها بعد وفاته، وصارت محرفة بالطريقة التي هي عليها اليوم مزيجا من أديان وثقافات البلاد التي انتشرت فيها، وحوت داخلها الأساطير المحلية المختلفة والخرافات.

وفى تلك الحالة، بدون شك، تصبح السيرة الشخصية لسيدارسا قوتاما مختلفة تماما عن القصص الأسطورية التي نعرفها عنه اليوم. وتوجد نسخ متضاربة عن قصة حياته، مما يعطى دلالة واضحة أن الحقيقة ربما تكون مختلفة كثيرًا عن "التاريخ" الذي ألفناه اليوم. إنّ أحد مبادىء الأخلاق الصحيحة التي روجت لها البوذية تقود للاعتقاد بأن البوذية ربما تطورت من دين توحيدي. ويوضح الباحث الغربي ج. م. روبرتسون العقيدة البوذية فيما يسميه "سلسلة الأنبياء" بقوله:

"... البوذية لا تزعم أنها دين جديد، فالتقاليد المتوارثة تؤيد كونها انتشرت عدة مرات من قبل، وقوتاما واحد فقط من سلسلة طويلة من البوذيين الذين ظهروا على فترات وتناقلوا الدين نفسه. ويوجد تسجيل لأسماء أربعة وعشرين من هؤلاء البوذيين الذين ظهروا قبل قوتاما. ويقال إنه، وبعد وفاة كل بوذا منهم تنتعش ديانته لبعض الوقت ثمّ تنتهى. وبعد نسيانها، يظهر بوذا آخر ليبشر بما يسمى الدّارما، أي الحقيقة ". ١٤

كلّ ذلك ينبىء بأنّ البوذية ربما تكون واحدة من الاعتقادات المنحرفة التى جاءت للتخلص من أثر الأنبياء. ومن ناحية أخرى، فإن البوذية تضع بناء محافظا يذكر بأحد التحريفات التقليدية التى يمكن أن تحدث خلال فترة انحلال الدّين الحق.

في القرآن الكريم يقول الله سبحانه وتعالى إنّ المسيحيين واليهود قد وقعوا في الفخ نفسه، وأغرقوا دينهم بتفاصيل ومحرمات لا طائل منها، وكمثال لذلك فإنّ الأفكار الخاطئة في البوذية حول الانزواء عن المحتمع وإخضاع النفس للتعذيب قد ظهرت أيضا في

فهي أيضا تؤمن بنهاية العالم، وتؤمن بمخلّص للبشرية - مثل المسيح عند اليهود والمسيحيين؛ والمهدي عند المسلمين.

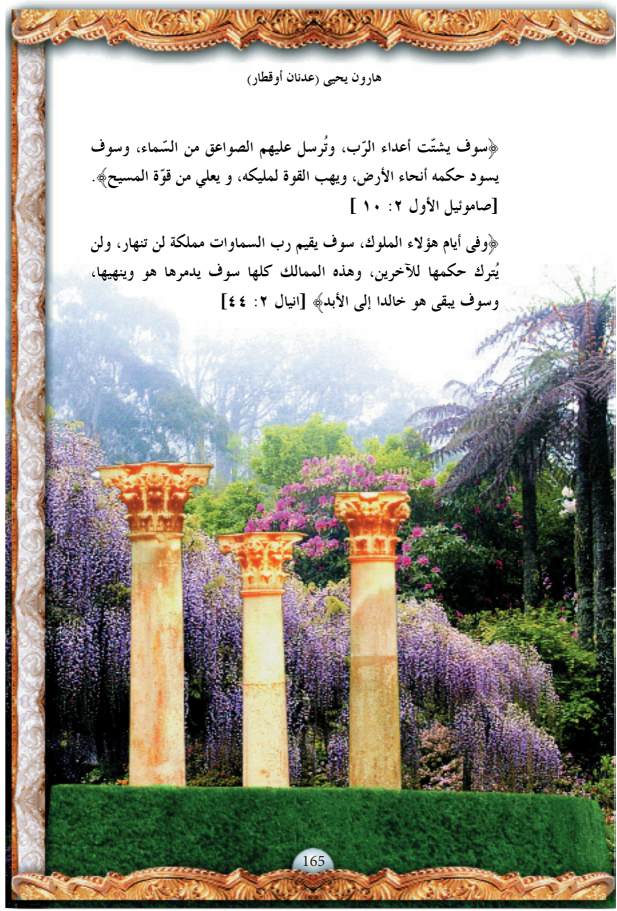
آخر الزمان هو الفترة التي تسبق قيام الساعة، وفي القرآن الكريم وأحاديث الرّسول صلى الله عليه وسلم عدد من الإشارات بأنّ الاسلام سوف ينتشر في كل العالم. ويخبر القرآن الكريم بأن عيسى عليه السلام لم يمت، وأنه لم يقتل بل رُفع إلى السّماء وهو ما يزال حيا، وأنه سوف يعود إلى الأرض مرّة أخرى. وقد أخبرنا النبيّ صلى الله عليه وسلم أيضا بأنّ المسيح عليه السلام سوف يعود إلى الدنيا مرة ثانية. وعند عودته، و أثناء وجوده على الأرض سوف تملأ الأرض عدلاً وسلامًا وخيرًا. وبينت أحاديث النبي عليه الصلاة والسلاة أنّ المهديّ سوف يساعد المسيح عليه السلام في رسالته المباركة ( لمزيد من التفاصيل انظر كتاب هارون يجيى "المسيح سوف يعود".).

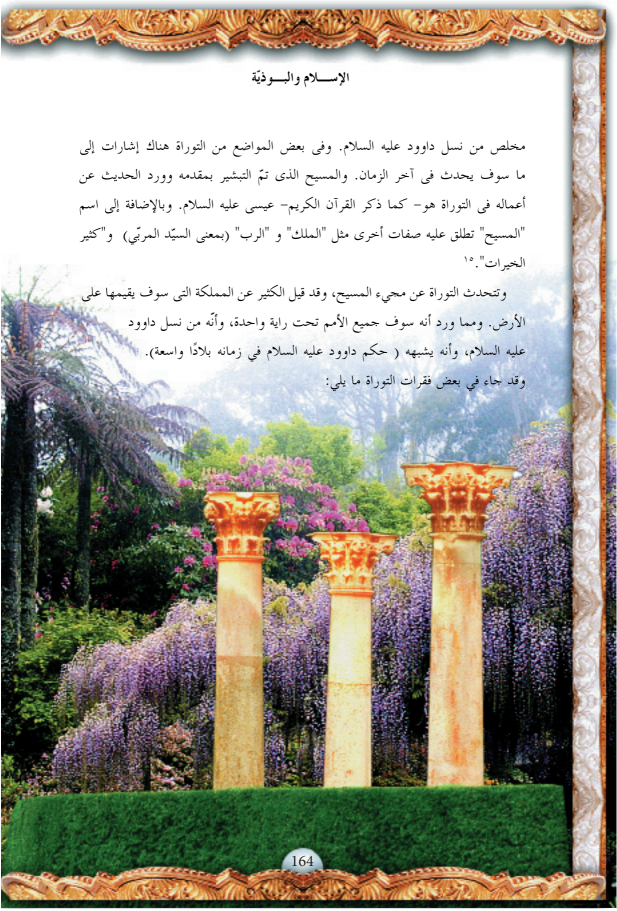
وتبين أحاديث الرّسول صلى الله عليه وسلم أنّ آخر الزّمان يتميز بمرحلتين اثنتين؛ في المرحلة الأولى يُنكر وجود الله تعالى جهرًا، ويقلّ الناس المؤمنون الذين يلتزمون بقيم الدين، وتصبح الحياة أكثر صعوبة ومشقة، ويشيع القلق بسبب قلة الخيرات، وتكون في الأرض مجاعات وكوارث طبيعية، وينتشر الظلم، وتكثر الحروب والتراعات، وتسيطر القسوة على القلوب وتقل المحبة والرّحمة. ثم بعد ذلك تتعافى البشرية من الكفر والفلسفات اللادينية التي هي المصدر الحقيقي لآلامهم، ويرجع الناس إلى الدين. وتنتهي التراعات، وينهزم الظلم ووتتبدّد القسوة. ويشع نور الأمن والسلام، وينعم الناس بالطمأنينة والرفاهية بعد عانوا من القلق والظلم. وسوف ينعم العالم كله بالرّخاء والخير.

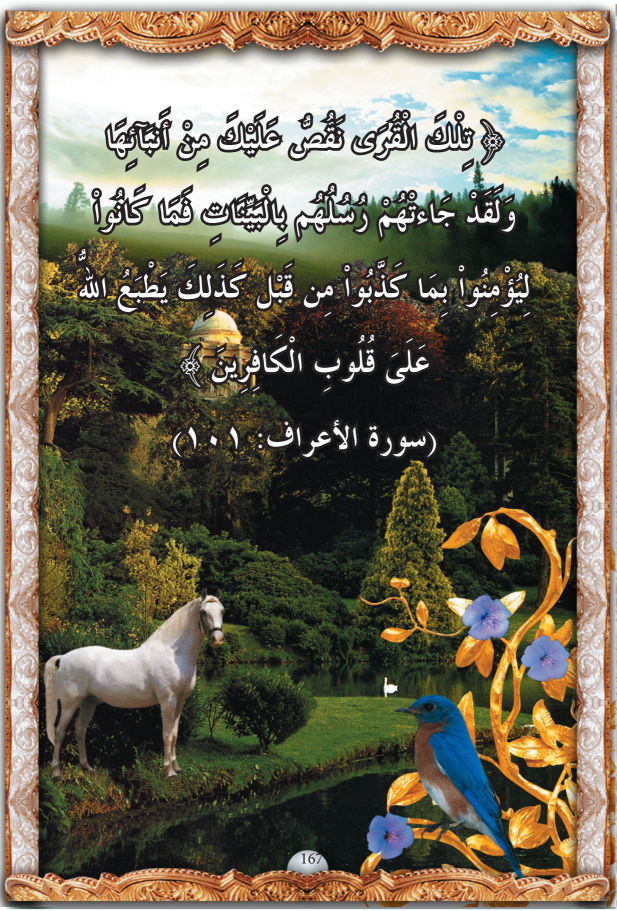
وفي الإسلام، كما هو الأمر في اليهودية والمسيحية، هنالك إيمان بالمهدي وبعودة المسيح وبآخر الزمان. وفي الإنجيل الذي يتكون من العهد القديم (التوراة وكتب اليهود الأخرى) والعهد الجديد ( الأناجيل الأربعة وكتب أخرى ورسائل) هناك عدة أوصاف لآخر الزّمان. والأناجيل بصفة خاصة تشير إلى عودة المسيح عليه السلام.

إنّ اسم عيسى لم يرد في التوراة، غير أن التوراة نفسها تخبر بمجيء بمجيء مسيح

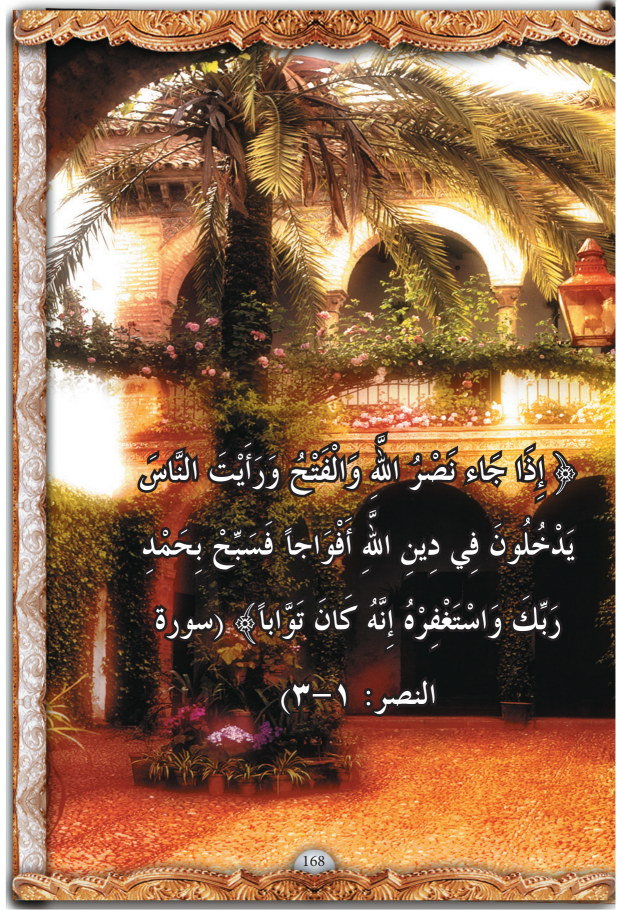












﴿... وبالحق سوف يحكمُ الفقراء، وسوف يحكم البلاد بالعدل رحمة بالبؤساء، سوف يضرب الأرض بعصاه، وبأنفاس شفتيه سوف يقتل الأشرار، وسوف تكون الحقيقة لخاصرته حزامًا ﴾ [أشعيا ١١: ١- ١٠]

وتقدم التوراة معلومات كثيرة جدا عن عودة عيسى عليه السلام إلى الأرض:

﴿لأنني ذاهب لكي أعد لك مكانًا، وإذا ذهبت وأعددت لك مكانا، سوف أحضر وآخذك، وتكون معي حيثما كنتُ ﴿ ﴿ يُوحنا ١٤: ٢-٣ ﴾.

﴿إِنَّ يسوع سوف يعود مرة أخرى تماما مثلما رأيتموه يسير نحو السماء ﴿ وَوَانِينَ ١١ ﴾.

﴿لذا إذا قيل لكم، إن يسوع في الصّحراء فلا تذهبوا، أو قيل لكم انظروا هو في داخل الغرف فلا تصدّقوا ذلك، فابن آدم سوف يكون مثل البرق الذي يلمع من الشرق فيضيء أركان الغرب﴿. ﴿ مَنَا ٢٤ - ٢٧ ﴾.

﴿إِن الخالق تبارك وتقدس، ملك الملوك وربّ الأرباب، والذي هو وحده له الخلود، الحيّ، الذي لم يره أي إنسان ولن يراه أي إنسان سوف يظهر المسيح في الزمان المحدد، فله المجد والقوة إلى الأبد ﴿ تيموتوسا الرّسالة الأولى ٦: ١٦-١٥ ﴾.

عند عودة عيسى عليه السلام سوف يكون الأمر والحكم بيده، وفترة

حكمه هذه سوف تتميز بالعدل والثراء والأخلاق الطيبة. وقد وردت في الإنجيل بعض المعلومات عن هذا الموضوع:

﴿ بُورِكَ فَى ذُويِ الْأَحَلَامِ، لأَنْهُم سُوفَ يُرِثُونَ الْأَرْضُ ﴿ مَنَا ٥:٥ ﴾. ﴿ لِللَّهِ السَّبِ صَلُوا عَلَى هَذَا النَّحُو ... لَيَأْتِ المَلْكُ... ﴿ ﴿ مَاثَيُو ٢ : ٩ - ١٠ ﴾.

"سوف يكون هنالك بكاء وصرير للأسنان، عندما ترون إبراهيم وإسحاق و يعقوب وجميع الأنبياء في مملكة الرّب، وأنتم مطرودون، سوف يأتون من الشرق ومن الغرب، من الشمال ومن الجنوب، ويجلسون في جنة الربّ. وحقا سوف يتقدّم متأخرون ويتأخر أوائل ﴿ لوقا ١٣٠ - ٢٨ ﴾.

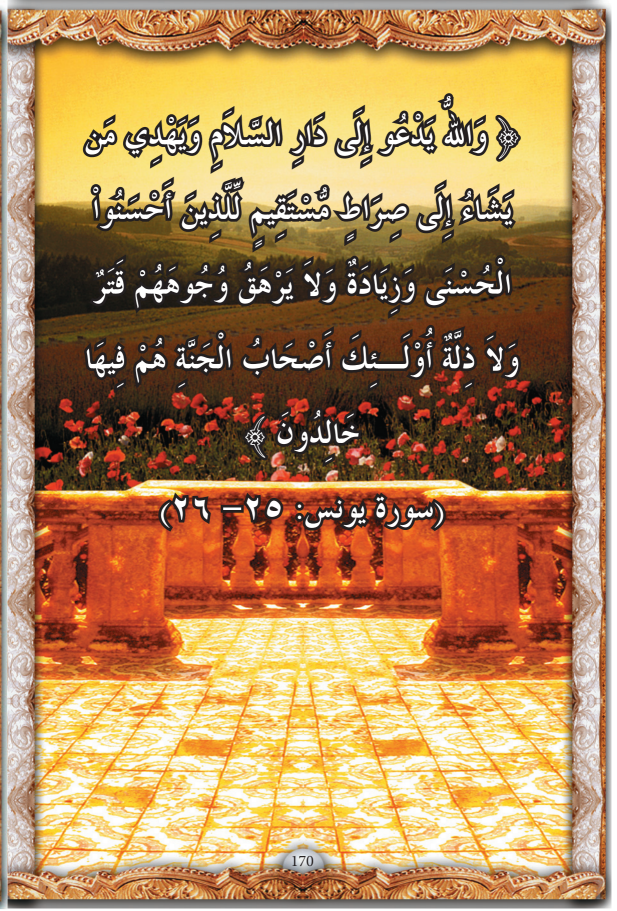
كما ذكرنا سابقا، فإنّ البوذية أيضا تتنبأ بقدوم مسيح مخلّص. وقد قال بوذا إنه بعد مرور ألف عام من بعده سوف يجيء الميتيا (أو ميتريا) ويُتم دينه ورحمته على العالم. وحول هذا الموضوع نورد بعض ما جاء في مصادر بوذية من دولتين مختلفتين.

أولا من مصادر بورما:

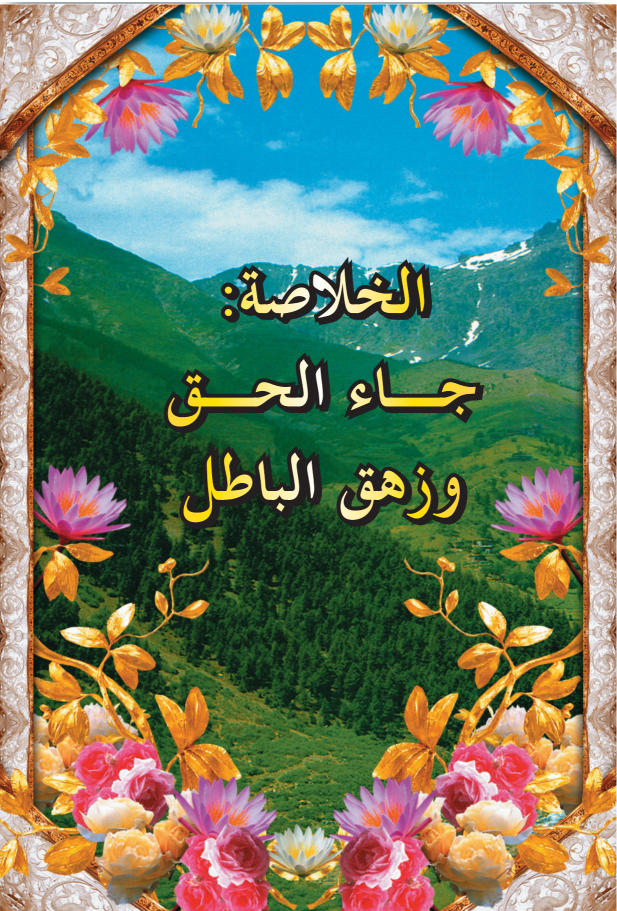
"يقول بوذا لصاريبوتا: إنَّ عهدنا عهد سعيد، عاش فيها ثلاثة زعماء: كاكوساندا و كانوكاما و كاسابا. بوذا العظيم هو أنا، ولكن بعدي يجيء ميتريا. ومع استمرار هذا العهد السعيد، وقبل أن تنقضي سنواته سوف يكون بوذا العظيم هذا، الذي يقال له ميتريا زعيم كل البشرية".

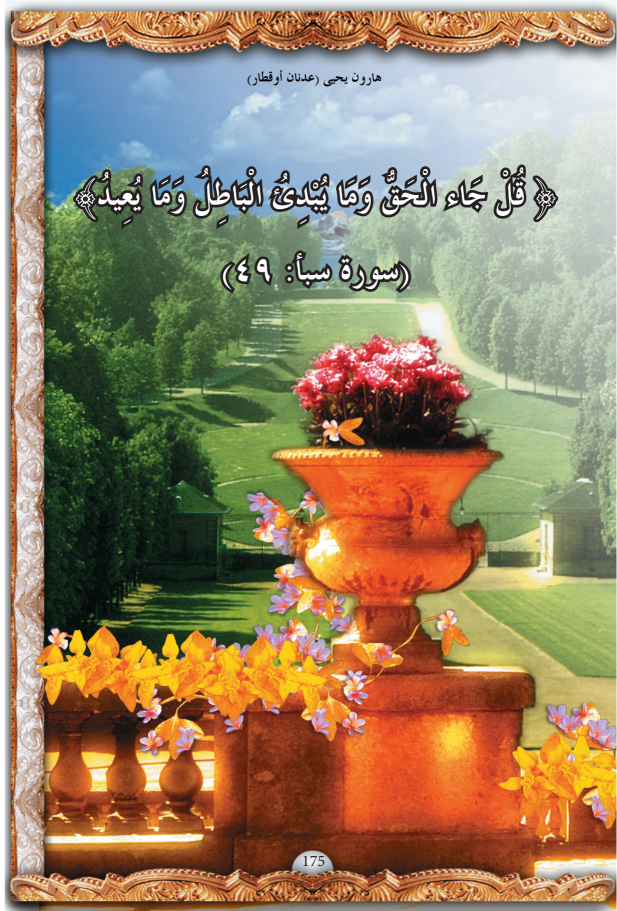
المثال الثاني من مصادر سايلان:

"أنا لست أول بوذا جاء إلى الأرض، ولن أكون آخرهم. بعد وقت ما سوف يجيء بوذا آخر إلى الدنيا، ويكون مستنيرًا بالأنوار المقدسة، سلوكه يعبقُ بالحكمة، حيّرٌ، ولا يشبهه أحدٌ ... وسوف يكشف لكم الحقائق التي علمتكم إياها، وسوف يبلّغ دينه ... سوف يبلغ الدّين الحق الذي أعلنته لكم. إن أتباعه سوف يعدون بالآلاف بينما لا يتجاوز أتباعي بضع مئات. وهو يُدعى ميترياً". ٧٠









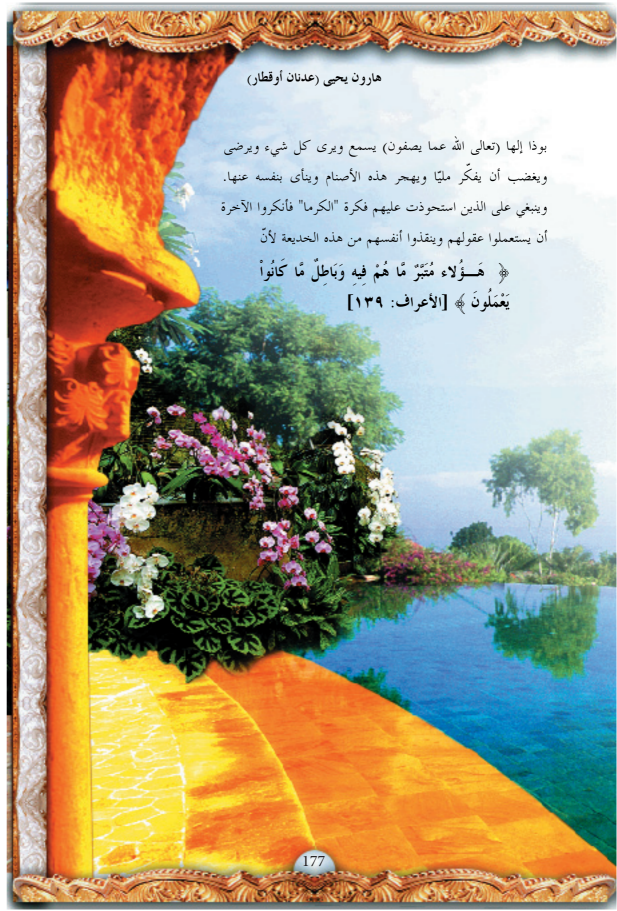
## 

﴿ وَعَجِبُوا أَن جَاءهُم مُّنذِرٌ مِّنْهُمْ وَقَالَ الْكَافِرُونَ هَذَا سَاحِرٌ كَذَّابٌ أَجَعَلَ الْآلِهَةَ إِلَهاً وَاحِداً إِنَّ هَذَا لَشَيْءٌ عُجَابٌ وَانطَلَقَ الْمَلاُ مِنْهُمْ أَن امْشُوا وَاصْبِرُوا عَلَى آلِهَتَكُمْ إِنَّ هَذَا لَشَيْءٌ يُرَادُ مَا سَمِعْنَا بِهَذَا فِي الْمِلَّةِ الآخِرَةِ إِنْ هَذَا إِلاَّ اخْتلاَقٌ ﴾ [سورة ص: ٤-٧]

من خلال هذا الكتاب ندعو جميع البوذيين والذين ساقتهم مشاعرهم لسبب ما للتعاطف مع هذه الديانة الوهمية، لأن يفهموا حقيقة بأنه لا إله إلاّ الله، وبأن يعترفوا بوحدانية الله تعالى وهيمنته على كل شيء. وندعوهم بأن يدخلوا في الإسلام دين إبراهيم وموسى وعيسى عليهم السلام، ودين النبي محمد صلى الله عليه وسلم. لا شك أنّ الذي وجد أجداده وآباءه يؤمنون بهذه الديانات بما فيها من الشرك يجد من الصعوبة على نفسه في البداية اتخاذ قرار بهجرها وتركها. لكنه بعد التخلي عن هذه المعبودات الزائفة التي أشركها مع الله تعالى لن يعرف سوى إله واحد يعبده ويوحده. وهذا الإله الواحد هو الذي يجده عند الشدة، وهو الذي يستجيب له إذا دعاه ويسمعه إذا ناداه، وهو الذي يجيره إذا استجار به، ويشفيه إذا مرض ويواسيه إذا حزن.

إنّه ربّ العالمين الذي خلق هذه الأرض وسواها بعلمه الأزلي وقدرته التي أذعن لها كل . ء:

﴿ وَمَا تَشَاؤُونَ إِلاَّ أَن يَشَاءَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴾ ﴿ سورة التكوير: ٢٩ ﴾، وقال تعالى مخبراً عن نفسه: ﴿ إِنِّي تَوَكَّلْتُ عَلَى اللهِّ رَبِّي وَرَبِّكُم مَّا مِن دَآبَّةٍ إِلاَّ هُو آخذٌ بنَاصِيَتهَا إِنَّ رَبِّي عَلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقيم ﴾ [سورة هود: ٥٦]



إنّ الشيطان يمكن أن يلقي في قلب البوذيين- شأنهم شأن جميع البشر- أنه من غير الممكن الإفلات من الشرك، لكن ينبغي أن يفهم أن هذه مجرد وساوس يبثها الشيطان في النفوس، فكما أحبر القرآن الكريم يأتى الشيطان يوم القيامة ويقول لأتباعه:

﴿ وَقَالَ الشَّيْطَانُ لَمَّا قُضِيَ الأَمْرُ إِنَّ اللهُ وَعَدَكُمْ وَعْدَ الْحَقِّ وَوَعَدَّكُمْ فَالْمَدُ وَقَالَ اللهُ وَعَدَكُمْ وَمَا كَانَ لِيَ عَلَيْكُم مِّن سُلْطَانِ إِلاَّ أَن دَعَوْتُكُمْ فَاسْتَجَبْتُمْ لِي فَلاَ قَلْحُمُونِي وَلُومُواْ أَنفُسَكُم مَّا أَنَا بِمُصْرِ حَكُمٌ وَمَا أَنتُمْ بِمُصْرِ حِيَّ إِنِّي كَفَرْتُ بِمَا أَشُر كُتُمُونِ مِن قَبْلُ إِنَّ الظَّالِمِينَ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ [سورة إبراهيم: ٢٢]

وهؤلاء الذين أشركوا بالله أشياء أخرى سوف يجدون أنفسهم بلا نصير يقطع نفوسهم النّدم بعد ان خدعهم الشيطان. وكما هو معلوم فالخلاص من الشرك يعني التوجه بإخلاص إلى الله تعالى وعبادته وتوحيده، وتغيير النظرة إلى نفسه وإلى الناس وإلى العالم من حوله. وهذا يعني الثقة الكاملة في الله في كل الحالات والالتزام بمبادئ القرآن وسلوكه. ولا شك أن هذا الإخلاص يجلب نعم الله وتأييده ورحمته وبركاته. فالله وحده هو الذي يهدي الإنسان سبل الخير والسلام ويقيه من وساس الشيطان ونزغاته.

إنّ كل من يسلم أمره لله يدرك أن السعادة الحقيقية والطمأنينة الحقيقية لا تكمن إلا في الإيمان والتوحيد. أما البوذية فهي خديعة من خدع الدنيا وضلالاتها، والله تعالى يبشر المؤمنين في القرآن الكريم بقوله:

﴿ وَمَن يَتَّقِ اللَّهُ يَجْعَل لَّهُ مَخْرَجاً وَيَرْزُقْهُ مِنْ حَيْثُ لاَ يَحْتَسِبُ وَمَن يَتَوَكَّلُ عَلَى اللهُ فَهُوَ حَسْبُهُ إِنَّ اللَّهُ بَالِغُ أَمْرِهِ قَدْ جَعَلَ اللَّهُ لِكُلِّ شَيْءٍ قَدْراً ﴾ [سورة الطلاق: ٢-٣]

ولهذا السّبب فإنّ الشخص الذي يتوب من خطئه بعد أن كان مشركا بالله تعالى يتعين عليه أن يهجر الأصنام التي كان يعبدها دون أدنى تردد. ولذلك ينبغي على كل من يعتبر





عليه حتى الآن، هو كيف نشأت "الخلية الأولى".

تفسر نظرية التطور، التي لا تعترف بالخلق ولا تقبل بوجود خالق، نشوء الخلية الأولى على أنها أتت عن طريق الصدفة التي تتضمنها قوانين الطبيعة. حسب هذه النظرية تكون المادة الحية قد نشأت من مادة غير حية نتيجة للعديد من المصادفات، ومن المؤكد أن هذا الزعم لا يتوافق مع أبسط قواعد علم الأحياء.

# الحياة تنشأ من الحياة

في هذا الكتاب، لم يتطرق داروين إلى أصل الحياة. فقد كان الفهم البدائي لحقيقة الحياة في عصره يعتمد على الإفتراض بأن الكائنات الحية ذات بنيات بسيطة جداً. لقد لاقت نظرية النشوء التلقائي التي انتشرت في القرون الوسطى، والتي تقول أن المواد غير الحية تجمعت من تلقاء نفسها لتشكل كائن حي، رواجاً واسعاً في ذلك الزمن. من الاعتقادات التي نتجت عن هذه النتيجة هي أن الحشرات تنشأ عن بقايا الطعام، وأن الجرذان تأتي من القمح. هنا يجدر بنا أن نتعرض لتجربة مضحكة قام بها البعض، حيث تم وضع بعض القمح على قطعة وسخة من القماش، وكان المنتظر أن يخرج جرذاً بعد برهة من الزمن.

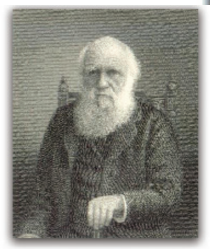
ومن المنطلق ذاته كان يعتقد أن الديدان تخرج من اللحم؛ إلا أنه لم يلبث العلم أن أثبت أن الديدان لا تخرج من اللحم بشكل تلقائي، وإنما يحملها الذباب بشكل يرقانات لا ترى بالعين المجردة.

كان هذا الاعتقاد سائداً في الزمن الذي كتب فيه داروين كتاب "أصل الأنواع" ، فقد كان يعتقد بأن البكتريا جاءت إلى الوجود من مادة غير حية وكان هذا الاعتقاد مقبوا علمياً.

لم يطل الوقت حتى أعلن باستور نتائج دراساته الطويلة وأبحاثه الكثيرة التي تدحض أساس نظرية داروين. قال باستور في محاضرته التي أعلن فيها عن انتصاراته في السوربون عام ١٨٦٤:

"لا يمكن أن تستفيق نظرية النشوء التلقائي من الضربة الصاعقة التي أصابتها بها هذه التجربة البسيطة." ١٨

قاوم المدافعون عن النظرية الداروينية اكتشافات باستور لوقت طويل. إلا أن ماجاء به باستور بالإضافة إلى ما كشف عنه التقدم العلمي من البنية المعقدة لخلية المادة الحية، أبقيا فكرة وجود الحياة على سطح الأرض عن طريق الصدفة في مأزق لم تستطع الخروج منه.



# شارلز داروين

# الانهيار العلمى للنظرية الداروينية

بالرغم من أن هذه النظرية تعود في جذورها إلى التاريخ الإغريقي القديم، إلا أنها شهدت أوسع انتشار لها في القرن التاسع عشر . كان أهم تطور شهدته النظرية هو صدور كتاب تشارلز داروين "أصل الأنواع" الذي صدر عام ١٨٥٩. في هذا الكتاب ينكر داروين أن الأنواع المختلفة على الأرض قد خلقها الله. يقول داروين أن جميع الكائنات الحية لها جدمشرك وأنها قد تنوعت واختلفت بسبب اختلافات طارئة متدرجة أتت عليها عبر الأزمان.

وكما يقر داروين نفسه، فإن نظريته لا تقوم على أي حقيقة

علمية ثابتة، بل إنها مجرد "إفتراض". علاوة على ذلك، يعترف داروين في فصل مطول من كتاب بعنوان "المصاعب التي تواجهها النظرية" أن النظرية تتهاوى أمام العديد من الأسئلة الحرجة.

عقد داروين آماله على الاكتشافات العلمية التي كان يظن أنها ستزيل العقبات التي تواجهها نظريته، إلا أن ما أثبتته هذه الاكتشافات جاء عكس ما تمناه الرجل.

وتظهر هزيمة داروين أمام العلم الحديث من خلال ثلاث نقاط رئيسية:

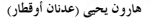
١-لم تتمكن هذه النظرية بأي وسيلة من الوسائل أن تفسر كيف نشأت الحياة على وجه الأرض.
 ٢-لا يوجد أي اكتشاف علمي يدل على قدرة "التقنيات التطورية" التي تفترضها النظرية على التطور في أي حال من الأحوال.

٣-مايثبته السجل الإحاثي هو عكس الادعاءات التي تقوم عليها نظرية التطور.

سنناقش في هذا الفصل هذه النقاط الثلاث الرئيسية:

# العقبة الأولى التي لم تذلل: أصل الحياة

تقول نظرية التطور أن جميع الكائنات الحية قد تطورت عن خلية وحيدة ظهرت على سطح الأرض البدائية منذ ٣,٨ ملايين سنة. ولكن كيف يمكن لخلية وحيدة أن ينشأ عنها الملايين من الأنظمة والأنواع الحية؟ وإذا كان هذا التطور قد حدث فعلاً فلماذا لم تظهر علائمه في السجلات الإحاثية ، هذا سؤال لم تتمكن النظرية الإحابة عليه. إلا أن السؤال الأول الذي بقي يواجه هذه النظرية، التي لم تحد جوابا



تطوره أن ينجح في تركيب خلية حية من خلال تجميع عدد من المواد العضوية مع بعضها.

إن الظروف المطلوب توفرها لتركيب حلية حية هي أكثر بكثير من أن تُعرض. فإمكانية تركيب أحد البروتينات التي تعتبر حجر الأساس في الخلية بشكل عشوائي هي ١ إلى ١٠٩٠ وهذا بالنسبة لبروتين مكون من ٥٠٠ حمض أميني؛ وفي الرياضيات يعتبر أي احتمال أصغر من ١٥٠ مستحيلاً!

إن جزيء الـ DNA الذي يتواجد في نواة الخلية والذي يخزن المعلومات الوراثية، هو في حد ذاته بنك معلومات معجز. فلو أن المعلومات المشفرة في جزيء DNA قد أفرغت كتابة فإنها ستشغل مكتبة عملاقة مكونة من ٩٠٠ مجلداً من الموسوعات كلا منها يتألف من ٥٠٠ صفحة.

وهنا تنشا مشكلة أخرى مثيرة: فجزيء الـ DNA لا يمكنه أن يتضاعف إلا بمساعدة بعض البروتينات المختصة (الأنزيمات)، وهذه الأنزيمات لا يمكن أن تتشكل بدورها إلا من خلال المعلومات المشفرة في جزيء الـ DNA. وبما أن كل منهما يعتمد على الآخر، فمن الضروري أن يتواجدا في الوقت نفسه عند عملية التضاعف.وهذا يأتي بالنظرية القائلة أن الحياة قد نشأت من تلقاء نفسها إلى طريق مسدود. وقد اعترف البروفسور ليسلي أورجيل، وهو تطوري مشهور من جامعة سانت ياغو كاليفورنيا بهذه الحقيقة من خلال موضوع نشر في مجلة العلوم الأمريكية عام ١٩٩٤:

"من المستحيل أن تكون البروتينات والحموض الآمينية، وكالاهما جزيئات معقدة، قد نشأت من تلقاء نفسها في نفس الوقت وفي نفس المكان. أضف إلى عدم إمكانية تواجد أحدهما دون الآخر. وهكذا ومن النظرة الأولى يجد أحدنا أنه من المستحيل أن تكون الحياة قد نشأت من خلال عمليات

إن الطفرات الوراثية لا يمكن بأي حال من الأحوال أن أن تظيف معلومات جديدة لــ DNA : فالأجزاء التي تكون المعلومات الجينية عندما تنزع من أماكنها إما أن يحدث لها خراب أو تنتقل إلى قسم آخر من الــ DNA، فالطفرات الوراثية لا يمكن أبدا أن تكسب الكائن الحي عضوا جديدا أو ان تمنحه خاصية إضافية. ما يحدث من جراء الطفرات الوراثية أمور غير عادية كأن تخرج الرجل من الظهر أو تخرج الأذن من البطن.

# المحاولات العاجزة في القرن العشرين

إن أول من تبنى موضوع منشأ الحياة في القرن العشرين كان التطوري المشهور ألكسندر أوبارين. تقدم هذا العالم بالعديد من الآراء العلمية في الثلاثينيات من ذلك القرن، حاول من خلالها إثبات إمكانية تطور خلية الكائن الحي عن طريق الصدفة. إلا أن دراساته لم تنته إلا بالفشل، مما حدا بأوبرين تقديم الاعتراف التالى:

" للأسف، بقيت مشكلة منشأ الخلية الأولى أكثر النقاط غموضاً في دراسة تطور الأنظمة لحية". ١٩

حمل التطوريون بعد أوبرين مسؤولية حل مشكلة منشأ الحياة. وكان أكثر هذه التجارب شهرة تلك التي قام بها الكيميائي الأمريكي ستانلي ميللر عام ١٩٥٣. قام هذا العالم بدمج عدد من الغازات التي يفترض أنها كانت موجودة في المناخ البدائي للأرض، وأضاف إليها مقدار من الطاقة. من خلال هذه التجربة تمكن ميللر من تركيب عدد من الحموض الأمينية (الجزيئات العضوية) التي تتواجد في تركيب البروتينات.

إلا أنه لم تمض عدة سنوات حتى ثبت بطلان هذه النظرية، التي كانت تعتبر خطوة رائدة في تقدم نظرية التطور، فالمناخ الذي استخدم في هذه التجربة كان مختلفاً جداً عن الظروف الأرضية الحقيقية. ٢٠

وبعد فترة من الصمت اعترف ميللر أن المناخ الذي استخدمه في تحربته كان غير حقيقياً. ٢١ لقد باءت جميع محاولات التطوريين في إثبات نظريتهم في القرن العشرين بالفشل. يعترف العالم الحيولوجي بادا من معهد سكريبس في سانت ياغو بهذه الحقيقة في مقالة نشرتها مجلة "الأرض" عام ١٩٩٨:

"ها نحن اليوم نغادر القرن العشرين دون أن نتمكن من حل المشكلة التي بدأنا القرن معها وهي : كيف بدأت الحياة على الأرض؟"<sup>۲۲</sup>

# البنية المعقدة للحياة

السبب الرئيسي الذي أوقع نظرية التطور في مأزق "كيف بدأت الحياة" هو أن الكائنات الحية، حتى البسيطة منها، تنطوي على بنيات في غاية التعقيد. فالخلية الواحدة من الكائن الحي أكثر تعقيداً من أي منتج تقني صنعته يد البشر. فحتى يومنا هذا لا يمكن لأي مختبر كيميائي مهما بلغت درجة

# تأثير لامارك

ولكن كيف تحدث هذه "التغيرات الإيجابية"؟ حاول داروين الإجابة على هذا السؤال من خلال الفهم البدائي للعلوم في ذلك الوقت. فحسب نظرية لامارك الذي عاش قبل داروين، فإن الكائنات الحية تورث صفالها التي اكتسبتها خلال حيالها إلى الأجيال التالية ، وهذه الصفات تتراكم من جيل إلى آخر لتشكل أنواع جديدة من الكائنات الحية. فحسب لامارك، الزرافات هي كائنات تطورت عن الظباء عندما كانت تجاهد من أجل الوصول إلى الثمار التي تحملها الأشجار العالية، فطالت رقبتها من جيل إلى آخر حتى استقرت على هذا الطول.

وباقتفاء أثره، أورد داروين مثالاً مماثلاً في كتابه فقال أن الدبب غطست في الماء أثناء بحثها عن الطعام فتحولت إلى حيتان على مر الأجيال". ٢٠

إلا أنه ما لبثت أن ظهرت قوانين الوراثة على يد العالم ماندل في القرن العشرين، مما أحبط أسطورة المتداد الصفات عبر الأجيال. وهكذا سقط الاصطفاء الطبيعي كدعامة من دعامات نظرية التطور.

# الداروينية الجديدة والطفرات

ومن أجل الوصول إلى حل، قام الداروينيون بتطوير "نظرية تركيبية جديدة" أو ما يدعى بــ "الداروينية الجديدة" في نهاية الثلاثينيات من القرن العشرين. أضافت الداروينية الجديدة نظرية "الطفرات" وهي تشوهات جينية تطرأ على الكائن الحي وتحدث بفعل تأثيرات خارجية مثل التعرض إلى الإشعاعات وأخطاء في تضاعف الــ DNA، بالإضافة إلى الطفرات الطبيعية.

و النموذج الذي يقف مدافعاً اليوم عن نظرية التطور هو الداروينية الجديدة. تقول هذه النظرية الجديدة للمعقدة \_\_\_\_أن الملايين من الأحياء المتواجدة على سطح الأرض قد جاءت نتيجة لطفرات طرأت على الأعضاء المعقدة لهذه الكائنات مثل الآذان والعيون والرئات والأجنحة، أي إضطرابات وراثية. إلا أن الحقيقة العلمية تأتي في عكس الاتجاه المطلوب. فالطفرات لم تكن في يوم من الأيام إيجابية تؤدي إلى تقوية وتعزيز القدرة الحيوية الكائن الحي، وإنما إلى إنماكها وإضعافها..

كيميائية بحتة"٢٣

لا شك أنه إذا كان من المستحيل أن تنشأ الحياة من أسباب طبيعية، فلا بد أنها قد "خلقت" بيد خالق. هذه الحقيقة تلغى نظرية التطور ، والتي تهدف بالدرجة الرئيسية إلى إنكار الخلق، من أساسها.

# الأفكار الخيالية لنظرية التطور

النقطة الثانية التي تدحض نظرية داروين هي أن كلا المفهومين اللذين وضعتهما النظرية كـ "تقنيات تطورية" ثبت أنها في الحقيقة لا تملك أي قوة تطورية.

لقد اعتمد داروين في خدعة التطور التي خرج بها على فكرة "الإصطفاء الطبيعي". وقد ضمن هذه الفكرة في كتابه: "أصل الأنواع ، عن طريق الاصطفاء الطبيعي..."

يقول قانون الاصطفاء الطبيعي أن الكائنات الحية التي تمتلك خصائص قوية فقط هي التي يمكن أن تبقى في معركة الحياة. على سبيل المثال، عندما تهاجم الحيوانات المتوحشة قطيعاً من الغزلان، فإن الغزلان الأقوى والتي يمكنها أن تركض بسرعة أكبر هي التي ستنجوا وتبقى على قيد الحياة. وهكذا يتشكل قطيع جديد من الأقوياء والسريعين فقط. ولكن، ولنفترض أننا سلمنا بهذا جدلاً، فهل يمكن لهؤلاء الأقوياء من قطيع الغزلان أن يتطوروا بأي شكل من الأشكال ليصبحوا خيولاً مثلاً؟ بالطبع لا. لذلك نقول أن هذه الفكرة لا قوة تطورية لها. داروين نفسه كان قلقاً بشأن هذه الحقيقة التي وضعها

"لا يمكن لقانون الاصطفاء الطبيعي أن يحقق شيئاً مالم تحدث تغييرات فردية إيجابية". ٢٤

ليس هناك أي مكسب حصل لنظرية النشوء والإرتقاء من فكرة الانتقاء أو الاختيار الطبيعي. ذلك لأن هذه الآلية لم تعمل في يوم من الأيام على تطوير المعلومات الجينية أو إغنائها لدى أي نوع من الأنواع. إنه لا يمكن لأي نوع أن يتغير إلى نوع آخر مختلف عنه؛ بمعنى أن التطور لا يمكن أن يغير نجم البحر فيصبح سمكة، أو يغير الأسماك فتصبح ضفادع، أو يغير الضفادع فتصبح تماسيح أو يغير التماسيح فتصبح طيورا.

في كتابه أصل الأنواع حيث قال:

# السجلات الإحاثية:

# لا دليل على وجود أشكال مرحلية

في الحقيقة لا يوجد أي دليل في سجل المستحاثات على أكثر الادعاءات وضوحاً في سيناريو نظرية التطور.

حسب نظرية التطور، فإن كل كائن حي قد نشأ عن كائن قبله، أي أن الكائنات السابقة قد تحولت إلى كائنات أخرى، وكل الأنواع نشأت بهذه الطريقة. وحسب النظرية، فإن هذه التحولات استغرقت ملايين السنين.

وإذا كان هذا الافتراض حقيقي ، فمن الضروري وجود عدد كبير من الأنواع المرحلية التي عاشت في فترة التحول الطويلة. على سبيل المثال لابد من وجود كائن نصفه سمكة ونصفه سلحفاة يحمل صفات السلحفاة بالإضافة إلى صفات الأسماك التي يحملها أصلاً. أو كائنات نصفها طير والنصف الآخر زواحف، أي تحمل بعض صفات الطيور بالإضافة إلى صفات الزواحف التي تحملها أصلاً. وبما ألها في الطور المرحلي، فهي كائنات عاجزة غير مؤهلة، ومعاقة؛ ويطلق التطوريون على هذه الأشكال الخيالية إسم "الأشكال التحولية"



لو كان هناك حيوانات كتلك حقاً، فيحب أن يكون هناك الملايين بل البلايين منها وبشكل متنوع. والأهم من ذلك يجب أن تحمل سجلات المستحاثات بقايا هذه الأحياء الغريبة. يقول داروين في كتابه "أصل الأنواع":

"إذا كانت نظريتي صحيحة، فلابد من وجود عدداً كبيراً من الأنواع المختلفة التي تصنف ضمن فئة واحدة، وهذا الوجود ستثبته السجلات الإحاثية". \*٢

# آمال داروین تتبدد

بالرغم من جميع محاولات التطوريين الجادة في إيجاد مستحاثات تدعم تصوراتهم في وجود مخلوقات تحولية في منتصف القرن العشرين في جميع أنحاء العالم، إلا أنهم لم يجدوا أياً منها . لقد







إنّ علماء الأحياء الذين هم من أنصار نظرية التطور قد أخذوا يبحثون عن نموذج مفيد للطفرات الأحيائية منذ بداية حيث عرَّضوا الذباب للطفرات الأحيائية منذ بداية القرن، إلا أنه في نهاية تلك المساعي والمجهودات لم يتم الحصول إلا على ذباب مريض، وعليل، وغير تام. ويوجد في الأعلى وعلى اليسار صورة لذبابة فاكهة طبيعية، وفي الأسفل وعلى اليمين توجد ذبابة فاكهة أخرى تعرضت للطفرات الأحيائية وخرجت سيقانها من رأسها، أما في أعلى اليمين فتوجد ذبابة فاكهة قد خرجت أجنحتها بشكل مشوه وذلك فاكهة قد خرجت أجنحتها بشكل مشوه وذلك بالطبع نتيجة لما تعرضت له من طفرات أحيائية.

والسبب وراء هذا ببساطة هو أن جزيء DNA يحمل بنية معقدة جداً وأي تغيير عشوائي فيها سيؤدي ضرراً كبيراً. يشرح عالم الجينات رانغاناتان الموضوع كالتالي:

"أولاً، الطفرات الجينية نادرة الحدوث. ثانياً الطفرات في معظمها ضارة ومهلكة في بعض الأحيان لأنما تغيرات عشوائية ، وأي تغير غير منظم، علاوة على المنظم ، في أي كائن حي راقييتنحدر به نحو الأسوء ولا ترتقي به إلى الأفضل. فالهزة الأرضية التي قد تصيب أحد الأبنية على سبيل المثال، ستتسبب في تغيير في الإطار العام لها، وهذا بالطبع ما لن يكون تحسيناً في البناء." ٢٦

لهذا ليس غريباً غياب أي دليل على وجود طفرة كانت السبب في تغيير الشفرة الوراثية نحو الأفضل. على العكس فجميع الطفرات كانت ناكسة . أصبح واضحاً إذاً أن الطفرة التي اعتبرت من تقنيات التطور لا تجلب على الكائن الحي إلا المزيد من الضعف وتجعله عاجزاً. ( من التأثرات الشائعة للطفرة في العصر الحديث مرض السرطان). وطبيعي أن لا تكون تقنية مدمرة من تقنيات "التطور"، كما لا يمكن لـــ "الاصطفاء الطبيعي " أن ينجز شيئاً بنفسه. وهذا يعني أنه لا يوجد تقنيات تطور في الطبيعة. وبانتفاء وجود هذه التقنيات تنتفي عملية النطور.

٢-هومو هابيليس.

٣-هومو أريكتوس

٤ -هومو سابينس

يطلق التطوريون على الحد الأول للإنسان "أوسترالوبيثيكوس" ويعني "قرد جنوب إفريقيا". والحقيقة هو أن هذا المخلوق ليس إلا نوعا من القرود القديمة المنقرضة. أثبتت الأبحاث الواسعة التي أجراها عالما التشريح ، اللورد سولي زوكرمان والبروفسور تشارلز أوكسنارد، من إنكلترا والولايات المتحدة، على مستحاثات أوسترالوبيثيكوس أن هذه المستحاثات تعود إلى أنواع عادية من القردة التي انقرضت والتي لا تحمل أي شبه مع الإنسان. ""

والفئة الثانية التي يصنفها التطوريون هي "هومو" وتعني "الإنسان" وحسب نظرية التطور، فإن سلالة الهومو أكثر تطوراً من سلالة أوسترالوبيثيكوس. وهنا اخترع التطوريون خطة مثيرة بتركيبهم لهدة مستحاثات من هذه المخلوقات ووضعها بترتيب معين. إلا أن تلك الخطة خيالية لأنه لم يثبت وجود أي علاقة تطورية بين هذه الفئات المختلفة. يقول أحد أهم المعلقين على نظرية التطور إيرنست ماير في كتابه "من المناظرات الطويلة:

" تعتبر الأحجية التاريخية التي تتكلم عن أصل الحياة أو أصل الهومو سابينس أحجية صعبة حتى أنها تتعارض مع الاكتشافات الأخيرة. "٣١

ومن خلال السلسلة التي وضعها التطوريون فإن الفئات الأربع: أوسترالوبيثيكوس، هومو هابيليس، هومو أريكتوس، هومو سابينيس ناشئة عن بعضها البعض. إلا أن الاكتشافات الأخيرة التي ظهرت على يد علماء المستحاثات البشرية قد أثبتت أن هذه الفئات الأربعأوسترالوبيثيكوس، هومو هابيليس، هومو أريكتوس، هومو سابينيس قد عاشت في بقاع مختلفة من العالم وفي زمن واحد. ٣٢

علاوة على هذا، فإن الأجزاء البشرية التي صنفت في فئة "هومو أريكتوس" لم تنقرض حتى وقت قريب جداً، أما النياندرتاليين والهوموسابينيس فقد تعايشوا في زمن واحد وفي منطقة واحدة. ٣٣

هذا الاكتشاف يدحض الادعاء بأن أحد منهم يمكن أن يكون جداً للآخر. يفسر عالم الأحياء القديمة ستيفن جاي غولد Stephen Jay Gould من جامعة هارفارد النهاية المسدودة التي وصلت إليها نظرية التطور، بالرغم من أنه عالم تطوري:

ماذاسيكون مصير فكرتنا إذاكان هناك تزامن معيشي لثلاث من فئات الهومو (الإفريقي والأو سترالو بيثيكوس

أثبتت جميع المستحاث التي اكتشفت أثناء الحفريات الجيولوجية عكس ما قالت به النظرية الداروينية تماماً: لقد نشأت الحياة فجأة وبتشكل تام لا وجود لأي شكل تحولي.

أقر أحد علماء التطور، العالم الإنجليزي ديريك آغر Derek Ager بهذه الحقيقة عندما قال:

النقطة هي أننا عندما قمنا بتقصي السجل الإحاثي بالتفصيل سواء على مستوى الأنواع أو الترتيب الزمني المرة تلو المرة، لم نحد تطور تدريجي أو مرحلة انتقالية، وإنما ظهور مفاجئ لمجموعة من الكائنات على حساب أخرى. ٢٨

هذا يعني أن السجل الإحاثي يبرهن أن جميع الكائنات الحية قد ظهرت على الأرض بشكل مفاجئ بأشكالها التامة، ودون أي طور تحولي، وهذا عكس الإدعاء الدارويني تماماً وإثبات قوي على حقيقة الخلق. فالتفسير الوحيد لنشوء الكائنات الحية بشكل مفاجئ على سطح الأرض بشكلها الكامل ودون تطور عن أجداد سابقين، إنما يعني أن هذه الأنواع قد خلقت خلقاً. ويقر هذه الحقيقة عالم الأحياء التطوري دو غلائس فيوتويما:

"الخلق والتطور، وبينهما التفسيرات المحتملة عن أصل الكائنات الحية. فإما أن تكون الأنواع قد ظهرت على سطح الأرض بتكوينها الكامل، أو لا تكون. إذا لم يكن الأمر كذلك فهذا يعني أنها قد تطورت عن أنواع وحدت مسبقاً من خلال بعض عمليات التحول. أما إذا كانت قد ظهرت بشكلها الكامل، فلابد أنها قد خلقت خلقاً. ٢٩

والمستحاثات تثبت أن الكائنات الحية قد نشأت بشكلها المكتمل على سطح الأرض، وهذا يعني أن "أصل الأنواع" ليس كما يدعى داروين، إنه خلق وليس تطور.

# قصة تطور الإنسان

الموضوع الذي يحاول مؤيدوا نظرية التطور الكلام به دائماً هو موضوع أصل الإنسان. يدعي الداروينيون أن الإنسان الحالي قد تطور عن نوع من أشباه القردة. وخلال هذه العملية التطورية المزعومة، التي يفترض أنها استغرقت من ٤-٥ ملايين عاماً، ظهرت "أشكال تحولية" تفصل بين الإنسان الحديث وأحداده، كما يزعمون. وحسب هذه الصورة الخيالية البحتة، صنفت هذه الأشكال في أربعة فئات:

١ -أو سترالو بيثيكوس

المستحاثات التي استخرجها بعض الأشخاص الذين تعلقوا بهذه النظرية بشكل أعمى.

# المعادلة الداروينية

إلى حانب كل ما تناولناه إلى الآن من أدلة تقنية ، نود أن نوجز \_ إن شئتم \_ وبمثال واضح بحيث يمكن حتى للأطفال أن يفهموه ، كيف أن التطوريين أولو عقيدة خرفاء فاسدة .

تزعم نظرية التطور أن الحياة تشكلت محض صدفة؛ وعليه وطبقاً لهذا الزعم فإن الذرات الجامدة وغير الواعية اجتمعت وشكلت أولاً خلية، ثم جاءت الذرات نفسها بطريقة أو بأخرى بالكائنات الحية والبشر. ولنفكر الآن: إننا حينما نجمع عناصر مثل الكربون والفسفور والأزوت والبوتاسيوم وهي المفردات الأساسية في بنية الكيان الحي، فإنه تتشكل كومة. ومهما مرت كومة الذرات هذه بأي من العمليات، فإنها لا يمكن أن تشكل كائنا حيا واحدًا. ولنجر تجربة في هذا الصدد إذا ما شئتم ولنتناول بالبحث والاستقصاء، باسم التطوريين وتحت عنوان "المعادلة الداروينية"، الزعم الذي ينافحون عنه في الأصل، إلا أنهم لا يستطيعون أن يجهروا به:

فليضع التطوريون كميات وفيرة من عناصر مثل الفسفور والأزوت والكربون والأوكسجين والحديد والماغنسيوم وهي العناصر التي تتشكل منها بنية الكائن الحي، داخل أعداد هائلة من البراميل العظيمة. وليضيفوا حتى إلى هذه البراميل ما يرون أنه من الضروري وجوده داخل هذا المزيج من مواد لا توجد حتى في الظروف الطبيعية. وليفعموا هذا المزيج بقدر ما يشاؤون من الأحماض الأمينية، والبروتين (احتمال تشكل الوحدة الواحدة منه تصادفياً بنسبة ١٠ قوة ٩٥٠). وليمدو هذا المزيج بالحرارة والرطوبة بالنسبة التي يرونها مناسبة، وليخفقوه ما شاؤوا من الأجهزة المتطورة، وليقيضوا على رأس هذه البراميل صفوة علماء العالم، ولينتظر هؤلاء الخبراء في مكانهم هذا وبشكل مستمر مليارات، بل تريليونات السنين بالتناوب من الأب إلى الابن، ومن حيل إلى حيل، ولتكن لهم مطلق الحرية في أن يستخدموا كافة ما يعتقدون في ضرورة وجوده من الظروف من أجل تشكل الكائن الحي. إنّهم مهما فعلوا، ليس بمقدورهم بالطبع أن يُخرجوا كائنا حيّا من تلك البراميل. ولا يتأتي لهم أن يأتوا بواحدة من الزّرافات أو الأسود أو النحل أو النونابق أو زهور القرنفل أو البلابل أو الببغاوات أو التمر أو الطماطم أو الورود أو زهور الأوركيد أو الزنابق أو زهور القرنفل أو الموز أو البرتقال أو التمر أو الطماطم أو مختلفة الألوان وملايين من الأنواع الحية من مثل هؤلاء. بل ليس بوسعهم أن يأتوا ولو بخلية من هذه مختلفة الألوان وملايين من الأنواع الحية من مثل هؤلاء. بل ليس بوسعهم أن يأتوا ولو بخلية من هذه الكائنات الحية التي أحصينا عدداً منها، لا بواحدة منها كاملة الخلق.

حملة ما نبغي قوله هو أن الذرات غير الواعية ليس بوسعها أن تجتمع فتشكل خلية حية، ولا

القوي والهومو هابيليس) وثبت أن أحداً منهم لم ينشأ عن الآخر؟ أضف إلى أن أحدا من هؤلاء لم يثبت عليه أي تحول تطوري خلال فترة حياته على سطح الأرض. ""

نقول باختصار، أن سيناريو التطور البشري الذي ينص على وجود مخلوق نصفه إنسان ونصفه قرد والذي قام على استخدام العديد من الصور الخيالية التي ظهرت في الكتب الدعائية لنظرية التطور، ليست إلا قصة لا أساس لها من الصحة العلمية.

وبالرغم من كون العالم سولي زوكرمان، الأكثر شهرة في المملكة المتحدة، عالماً تطورياً، إلا أنه اعترف في نهاية أبحاثه، التي استغرقت عدة سنوات والتي تناولت بشكل خاص مستحاثات أوسترالوبيثيكوس لمدة ١٥ عاماً، أنه لا يوجد شجرة بشرية تتفرع عن مخلوقات شبيهة بالقرود.

صنف زوكرمان العلوم ضمن طيف أسماه "طيف العلوم" يتدرج من العلوم التي يعتبرها علمية لينتهي في العلوم التي يعتبرها غير علمية. وحسب طيف زوكرمان، فإن أكثر العلوم "علمية" - أي التي تقوم على بيانات ومعلومات ملموسة - هي الفيزياء والكيمياء، تليهما العلوم البيولوجية وفي الدرجة الأخيرة العلوم الاجتماعية. وفي نهاية الطيف تأتي العلوم "غير العلمية" والتي يحتل مكانها "الإدراك الحسي المفرط" - وهي مفاهيم الحاسة السادسة والتيليباثي (التخاطر عن بعد) - ويليها "التطور البشري". ويشرح لنا زوكر عمله هذا:

نحن هنا إذاً نتحول من الحقيقة المسجلة موضوعياً إلى تلك المجالات التي يشغلها علم الأحياء الافتراضي،

مثل الإدراك الحسي المفرط، أو التفسير التاريخي للمستحاثات الإنسانية، والتي يبدو فيها كل شيء حائز بالنسبة للتطوري، حيث يكون التطوري مستعداً لتصديق العديد من الأمور المتناقضة في وقت واحد. ٣٥

لقد انحدرت قصة التطور البشري لتصل إلى مستوى التفسيرات المتحيزة لبعض



ثلاثية الأبعاد، والوصول إلى جودة رؤية العين. نعم لقد أمكنهم تصميم نظام تلفاز ثلاثي الأبعاد، غير أنه ليس في الإمكان رؤيته ثلاثي الأبعاد دون ارتداء النظارة. ومع أن هذه الأبعاد الثلاثة اصطناعية. فالجهة الخلفية تظل عكرة، أما الجهة الأمامية فتبدو وكأنها صورة من ورق. ولا يتشكل أبدا منظر في جودة ونقاء المنظر الذي تراه العين. ويحدث بالطبع أن تضيع الصورة في الكاميرا والتلفاز.

وها هم التطوريون يزعمون أن آلية الإبصار في العين والتي تظهر هذا المنظر الذي يتسم بالجودة والنقاء، إنما تشكلت بمحض المصادفة. والآن إذا ما قال أحد لكم إن التلفاز الموجود في حجرتكم، إنما قد تشكل نتيجة مصادفات، وأن الذرات تجمعت وجاءت بالجهاز الذي يشكل هذه الصورة، ماذا تعتقدون فيه؟! كيف لذرات غير واعية أن تصنع ما لم يتأت لآلاف الأشخاص مجتمعين أن يصنعوه ؟!

إنّ الآلة التي تشكل منظرًا هو أكثر بدائية مما تراه العين، لو أنها لا تتشكل مصادفة، فإنه من الواضح للغاية أن العين والمنظر الذي تراه بدورهما لن يتشكلا محض مصادفة، والحال كذلك بالنسبة للأذن. فالأذن الخارجية تجمع الأصوات المحيطة بواسطة صوان الأذن، وتقوم بتوصيلها إلى الأذن الوسطى، لتقوم هي الأخرى بتقوية الذبذبات الصوتية ونقلها إلى الأذن الداخلية، لتقوم بدورها بتحويل هذه الذبذبات إلى إشارات كهربية، وإرسالها إلى المخ. وعملية السمع أيضا كما هو الشأن في عملية الإبصار تتم في مركز السمع الموجود في المخ.

والوضع الذي في العين يسري كذلك على الأذن. بمعنى أن المخ محجوب كذلك عن الصوت مثلما هو محجوب عن الضوء، فالصوت لا ينفذ، وعليه فإنه مهما بلغت شدة الضجيج خارج المخ، فإن داخله ساكن تمام السكون. ورغم هذا فإن أنقى الأصوات تُلتقط في المخ. ولو أنكم تسمعون سيمفونيات أوركسترا في مخكم الذي لا ينفذ إليه الصوت، فإنكم تشعرون بكل صخب أحد الأوساط المزدحمة. وإذا ما قيس مستوى الصوت الذي بداخل المخ باستخدام جهاز حساس في تلك اللحظة، فسيتضح أنه يُطبق عليه السكون التام.

وعلى نحو ما استخدمت التقنية أملا في الحصول على صورة نقية، فإن المساعي نفسها تتواصل منذ عشرات السنين بالنسبة كذلك للصوت. وتُعد أجهزة تسجيل الصوت وأشرطة الكاسيت وكثير من الأجهزة الإليكترونية، والأنظمة الموسيقية التي تلتقط الصوت، بعض ثمار هذه المساعي. ولكن على الرغم من كل التقنيات، وآلاف المهندسين والخبراء العاملين بحقلها، لم يتأت الوصول إلى صوت بنقاء وجودة الصوت الذي تلتقطه الأذن. وتأملوا أجود أشرطة الكاسيت التي تنتجها كبرى شركات الأنظمة الموسيقية، فحينما يسجل الصوت، حتما يضيع شطر منه، أو يحدث تشوش بالطبع ولو قليلا، أو أنه حينما تقومون بتشغيل شريط الكاسيت فإنكم لا بد أن تسمعوا له صريرًا قبل أن تبدأ الموسيقي. في حين أن الأصوات التي من نتاج التقنية الموجودة بالجسم الإنساني تتسم بأقصى درجات النقاء،

تستطيع أن تتخذ قرارًا جديدًا من بعد فتقسم الخلية نصفين، ثم تتخذ قرارات أخرى تباعًا فتأتي بكيان العلماء الذين اخترعوا المجهر الإليكتروني، ممن يراقبون بنية الخلية ذاتها فيما بعد تحت المجهر. إنّ الخلية تدب فيها الحياة فقط بالخلق المعجز لله عز وجل. أما نظرية التطور التي تزعم عكس هذا، فهي سفسطة تتنافى تماما مع العقل والمنطق. وإن إعمال الفكر ولو قليلا في المزاعم التي طرحها التطوريون، ليظهر بجلاء هذه الحقيقة مثلما في النموذج الوارد أعلاه.

# التقنية الموجودة في العين والأذن

أما الموضوع الآخر الذي لم تستطع نظرية التطور أن تأتي له بتفسير جازم، فهو جودة الإدراك الفائقة الموجودة في العين والأذن.

وقبل الولوج إلى الموضوع المتعلق بالعين، نود أن نحيب بإيجاز عن سؤال هو: كيف تبصر العين ؟

إن الأشعة المنبعثة من حسم ما، تسقط بشكل عكسي على شبكية العين، وتقوم الخلايا الموجودة هنالك بتحويل هذه الأشعة إلى إشارات كهربية، تصل إلى نقطة تسمى مركز الإبصار موجودة بالجزء الخلفي للمخ. وهذه الإشارات الكهربية، بعد مجموعة من العمليات يتم التقاطها كصورة في هذا المركز الكائن في المخ. وبعد هذه المعلومة فلنفكر:

إن المخ محجوب عن الضوء، بمعنى أن داخل المخ ظلامًا دامسًا، ولا يتأتى للضوء أن ينفذ إلى حيث يوجد المخ. والموضع الذي يسمى مركز الإبصار موضع حالك الظلمة ليس الضوء ببالغه أصلا، ولعله مظلم بدرجة لم نصادفها قط. إلا أنكم في هذه الظلمة الحالكة تشاهدون عالما مضيئا متوهجا.

فضلا عن كونه منظرًا على درجة من النقاء والجودة تعجز حتى تقنية القرن الحادي والعشرين وغم كل الإمكانيات \_ أن تأتي بمثلها. انظروا مثلا إلى الكتاب الذي بين أيديكم الآن، وانظروا إلى أيديكم التي تمسك الكتاب، ثم ارفعوا رأسكم وانظروا حولكم. أرأيتم منظرًا بهذا النقاء والجودة في أي موضع آخر؟ إن شاشة أكثر أجهزة التلفاز تطورًا والتي تنتجها شركة أجهزة التلفاز الأولى على مستوى العالم، لا يمكن أن تمنحكم صورة بهذا القدر من النقاء. ومنذ مائة عام وآلاف المهندسين يسعون للوصول إلى هذا النقاء، ومن ثم تُشيَّد المصانع والمؤسسات العملاقة، وتُجرى الأبحاث، ويتم تطوير الخطط والتصميمات. ولتنظروا ثانية إلى شاشة التلفاز، وفي اللحظة ذاتها إلى الكتاب الذي بين أيديكم، فسوف ترون أن هناك فرقاً شاسعاً في النقاء والجودة. فضلا أن شاشة التلفاز تبدي لكم صورة ثنائية الأبعاد، في حين أنكم تتابعون مناظر ثلاثية الأبعاد ذات عمق.

ومنذ سنوات طوال يسعى عشرات الآلاف من المهندسين لتصنيع شاشات جهاز تلفاز تعطي صورة

بمراحل بينية تلك التي تستوجبها النظرية. وفي هذه الحالة يتعين تنحية نظرية التطور جانبا باعتبارها فكرة محافية للعلم. لا سيما وأن كثيرًا من الأفكار التي ظهرت على مدار التاريخ، مثل فكرة أن الأرض هي مركز الكون، قد حُذفت من أجندة العلم. في حين أن نظرية التطور يُتشبث بها وبإصرار في هذه الأجندة، حتى إنه من الناس من يسعى لإظهار أي انتقاد موجه إلى النظرية وكأنه هجوم على العلم! لمَ هذا إذن؟!

إن السبب في هذا الوضع إنما هو تكون عقيدة جازمة لنظرية التطور لا يمكن النكوص عنها بالنسبة إلى بعض الأوساط. وتخلص هذه الأوساط إخلاصاً أعمى للفلسفة المادية، وتتبنى الداروينية كذلك لأنها التفسير المادي الوحيد للطبيعة الذي يمكن الإتيان به.

وأحيانا يعترفون صراحة بهذا، ويعترف ريتشارد لونتين (Richard Lewontin) \_ عالم الوراثة الشهير بجامعة هارفرد وفي الوقت ذاته تطوري بارز، \_ بأنه "مادي في المقام الأول، ثم عالم في المقام الذي يليه"، إذ يقول:

"إن لنا إيمانا بالمادية، وهو إيمان استباقي (اعتُنق سلفا، وافترضت صحته). والشيء الذي يدفعنا إلى الإتيان بتفسير مادي للعالم، ليس هو أصول العلم وقواعده، بل على العكس من ذلك فإننا \_\_ بسبب من إخلاصنا سلفا للمادية \_\_ نختلق أصول ومفاهيم بحثية تأتي بتفسير مادي للعالم. ونظرا إلى كون المادية صحيحة صحة مطلقة، فإننا لا يمكن أن نسمح بدخول تفسير إلهي إلى الساحة". ٢٦

وتُعدهذه الكلمات اعترافات صريحة بأن الداروينية مولود يحيا في سبيل الإخلاص للفلسفة المادية. وهذا المولود يفترض أنه ما من وجود قط سوى المادة. ولهذا السبب يعتقدون أن المادة الجامدة عديمة الوعي إنما خلقت الحياة. ويذهبون إلى أن ملايين الأنواع الحية المختلفة مثل الطيور والأسماك والزرافات والنمور والحشرات والأشجار والأزهار وحيتان البال والبشر إنما تشكلت من داخل المادة الحامدة وبالتفاعلات الحادثة داخل المادة ذاتها؛ أي بالمطر الساقط، والبرق الخاطف. أما في حقيقة الأمر فإن هذا يتنافى مع العقل والمنطق على السواء. بيد أن الدارونيين يستمرئون المنافحة عن هذا الرأي بُغية "عدم دخول تفسير إلهي إلى الساحة" على حد تعبيرهم.

أما من لا ينظرون إلى أصل الكائنات الحية وفي أذهانهم حكم مادي مسبق، فسوف يدركون هذه الحقيقة الجلية. والكائنات الحية كافة إنما هي من صنع خالق ذي قوة وعلم وعقل معجز. إنه الله الذي خلق الكون كله من العدم، ونظّمه بشكل لا تشوبه شائبة أو قصور، وخلق الكائنات الحية كافة وصورها.

ولا تشوبها شائبة. ولا تلتقط أذن إنسان أبدًا الصوت بشكل به صرير أو تشويش. وأيا ما كانت طبيعة الصوت فإنها تلتقطه بشكل كامل ونقي. وهذا الوضع لا يزال على ذات الكيفية منذ أن خُلق الإنسان وإلى يومنا هذا. وإلى الآن ليس ثمة جهاز بصري أو صوتي من صنع بني الإنسان يلتقط الصورة والصوت بشكل حساس وناجح مثل العين والأذن.

وفيما عدا هذا كله، فإنه ثمة حقيقة عظيمة للغاية في عملية الإبصار والسمع.

# لمن تعود حاسة الإبصار والسمع داخل المخ ؟

من ذا الذي بداخل المخ يشاهد عالما مضيئا ملونا، ويسمع السيمفونيات وزقزقة العصافير، ويتنسم عبير الورود؟ إن التنبيهات الآتية من عيني الإنسان وأذنيه وأنفه تمضي إلى المخ في صورة إشارة كهربية. وإنكم لتطالعون تفصيلات كثيرة في كتب علم الأحياء والطبيعة والكيمياء الحيوية، بيد أنكم لا يمكن أن تصادفوا في أي موضع قط أهم حقيقة ينطوي عليها هذا الموضوع ألا وهي: من ذا الذي بالمخ يتلقى هذه الأشارات الكهربية ويدركها على أنها صورة وصوت ورائحة وإحساس. إن ثمة حاسة توجد بداخل المخ تلتقط هذا كله دون حاجة إلى عين أو أذن أو أنف، لمن تعود هذه الحاسة. بالطبع لا تعود على ما يشكل المخ من أعصاب وطبقات دهنية وخلايا عصبية. وهكذا ولهذا السبب ليس بمقدور الماديين الداروينيين ممن يظنون أن كل شيء ليس سوى مادة، أن يجيبوا على هذه التساؤلات، لأن هذه الحاسة إنما هي الروح التي خلقها المولى عز وجل. فهي لا تحتاج إلى عين حتى ترى الصورة، ولا أذن حتى تسمع الصوت. وعلاوة على هذا كله، فهي ليست بحاجة إلى مخ كيما تفكر. إن كل امرئ يطالع هذه الحقيقة العلمية الجلية، عليه أن يفكر في الله عز وجل الذي جمع بمكان حالك الظلمة داخل المخ يقدر بعدة سنتيمترات مكقبة، الكائنات كافة بصورة ثلاثية الأبعاد ذات ألوان وظلال وضياء، ويخشاه ويلوذ به.

# عقيدة مادية

إن ما تناولناه إلى الآن بالبحث والتدقيق ليظهر أن نظرية التطور ما هي إلا زعم يتعارض بوضوح مع الاكتشافات العلمية، ويجافي زعم النظرية \_ فيما يتعلق بأصل الحياة \_ المنطق العلمي. فليس لأية آلية تطور قط طرحتها النظرية أي تأثير تطوري. وتكشف الحفريات أن الكائنات الحية لم تمر

ولو رأوا المعجزات، إذ يقول سبحانه وتعالى:

﴿ وَلَوْ فَتَحْنَا عَلَيْهِم بَاباً مِّنَ السَّمَاءِ فَظَلُّواْ فِيهِ يَعْرُجُونَ لَقَالُواْ إِنَّمَا سُكِّرَتْ أَبْصَارُنَا بَلْ نَحْنُ قَوْمٌ مَّسْجُورُونَ ﴾ [الحجر: ١٤-١٥]

وإن امتداد هذا السحر بشكل مؤثر على قطاعات عريضة من الناس بهذا القدر، وابتعاد الناس عن الحقائق بهذه الدرجة، وبقاء هذا السحر منذ ، ٥٠ عاما، لهو وضع مثير للحيرة والدهشة بدرجة لا يمكن شرحها بكلمات، لأنه من الممكن أن يستسيغ العقل اعتقاد شخص أو عدة أشخاص لسيناريوهات مستحيلة ومزاعم حافلة بالخرف والهراء والأمور غير المنطقية، إلا أن اعتقاد الكثيرين من البشر في كافة أنحاء العالم بأن الذرات اللاوعية والجامدة قد اجتمعت بقرار فجائي، فأتت بالكون الذي نراه يعمل بنظام لا تشوبه شائبة، ويكشف عن تنظيم غير عادي ونظام متقن غاية الاتقان، وبكو كب الأرض الذي يختص بكافة السمات المناسبة للحياة، وبكائنات حية مزودة بأنظمة معقدة تفوق الحصر، ليس له من تفسير سوى أنه سحر.

كما أن الله عز وجل ينبئنا من خلال تلك الحادثة التي وقعت بين موسى عليه السلام وفرعون، بأن بعض الأشخاص ممن ينافحون عن الفلسفة الإلحادية، يؤثّرون على الناس بما يصنعونه من السحر. فحينما قص موسى عليه السلام نبأ الدين الحق على فرعون، طلب فرعون إلى موسى أن يلتقي بسحرته في موضع يحتشد فيه الناس. وحينما التقى موسى السحرة أمرهم أن يبادروا هم باستعراض مهاراتهم. والآية التي تسرد هذه الحادثة تقول:

﴿ قَالَ ٱلْقُوْا فَلَمَّا ٱلْقَوْا سَحَرُوا ٱعْيُنَ النَّاسِ وَاسْتَرْهَبُوهُمْ وَجَاءوا بِسِحْرٍ عَظِيمٍ

. وعلى نحو ما تبدى تمكن سحرة فرعون بما صنعوه من حدع أن يسحروا الناس جميعا باستثناء موسى والذين آمنوا به. إلا أن البرهان الذي ألقاه موسى في مواجهة ما ألقاه هؤلاء على حد التعبير الوارد بالقرآن الكريم "تَلَقَّفَ مَا يَأْفكُونَ"، أي أنّه أبطل تأثيره، يقول تعالى:

﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَى مُوسَى أَنْ أَلْقِ عَصَاكَ فَإِذَا هِيَ تَلْقَفُ مَا يَأْفِكُونَ فَوَقَعَ الْحَقُّ وَبَطَلَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ فَغُلِبُواْ هُنَالِكَ وَانقَلَبُواْ صَاغِرِينَ﴾ [الأعراف: ١١٧–١١٩]

وعلى نحو ما ورد في الآيات، و مع إدراك أن ما فعله هؤلاء الأشخاص الذين سحروا الناس من قبل وأثروا عليهم إنما هو إفك، باؤوا بالذل والضعَّة. وأولئك الذين يؤمنون بمزاعم حرقاء إلى أقصى درجة تحت غلاف من العلم وبتأثير السحر في عصرنا الراهن، وينذرون حياتهم للدفاع عنها، فسوف

# إن نظرية التطور هي أشد السحر تأثيراً في تاريخ العالم

يتعين هنا أن نوضح أن أيما إنسان يُعمل عقله ومنطقه دون أحكام مسبقة ودون الوقوع تحت تأثير أي أيديولوجية، سيدرك بسهولة ويسر أن نظرية التطور التي تذكرنا بخرافات المجتمعات التي عاشت بمنأى عن العلم والحضارة، ليست سوى زعم يستحيل تصديقه.

وعلى النحو المتقدم تبيانه، فإن من يؤمنون بنظرية التطور يعتقدون أن الأساتذة الذين يفكرون ويعقلون ويخترعون، والطلاب الجامعيين والعلماء مثل إينستين هوبل (Charlton Heston)، والفنانين مثل فرانك سيناترا (Frank Sinatra) وتشارلتون هيستون (Charlton Heston)، يضاف إليهم كائنات مثل الغزلان وأشجار الليمون وزهور القرنفل، سوف يخرجون مع مرور الزمان من مزيج من كثير من الغرات والمواد غير الحية التي تملأ برميلا عظيما. لا سيما وأن من يؤمنون بهذا الخرف هم علماء وأساتذة وأناس على قدر من الثقافة والتعليم. ولهذا السبب فإن استخدام تعبير "أشد السحر تأثيرًا في تاريخ العالم" بالنسبة إلى نظرية التطور سيكون استخدامًا في محله. إذ إنه ليس في تاريخ العالم اعتقاد أو زعم آخر سلب عقول البشر بمثل هذه الدرجة وحرمهم من فرصة التفكير بالعقل والمنطق، وكأنه أسدل ستارًا أمام أعينهم، حال دون أن يروا الحقيقة التي كانت واضحة بجلاء. وإنّ هذا لغفلة وعدم بصيرة لا يستسيغها عقل مثلها كمثل عبادة بعض القبائل الإفريقية للطوطم وعبادة أهل سبأ للشمس وعبادة قوم موسى عليه السلام وعبادة قوم موسى عليه السلام للعجل الذي صنعوه من ذهب. وهذا الوضع في حقيقته إنما هو حماقة أشار إليها الله تعالى في القرآن الكريم. وينبئنا المولى عز وجل في كثير من آياته بأن من الناس من سيستغلق عليه الفهم ويتردون إلى حال يعجزون فيه عن رؤية الحقائق. ومن بين هذه الآيات قوله تعالى:

﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ سَوَاءٌ عَلَيْهِمْ أَأَنذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ تُنذِرْهُمْ لاَ يُؤْمِنُونَ خَتَمَ الله عَلَى قُلُوبِهِمْ وَعَلَى أَبْصَارِهِمْ غِشَاوَةٌ وَلَهُمْ عَذَابٌ عظِيمٌ ﴾ [البقرة: ٦-٧] وقوله أيضا:

﴿ لَهُمْ قُلُوبٌ لاَ يَفْقَهُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَعْيُنٌ لاَ يُبْصِرُونَ بِهَا وَلَهُمْ آذَانٌ لاَ يَسْمَعُونَ بِهَا وَلَهُمْ قُلُوبٌ فَا لَا يَسْمَعُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَفُلُونَ ﴾ [ الأعراف: ١٧٩] أُولَــئِكَ هُمُ الْغَافِلُونَ ﴾ [ الأعراف: ١٧٩] أما في سورة الحِجْر فيحبرنا الله عز وجل بأن أولئك الناس قد شُحروا بحيث أنهم لن يؤمنوا حتى

# 

يسقط شأنهم ويُذلوا ما لم يتخلوا عن هذه المزاعم، وذلك حينما تظهر الحقيقة بجلاء بكامل معانيها، و"يبطل تأثير السحر".

ويشرح مالكوم موجريدج (Malcolm Muggeridge) الذي ظل ينافح عن نظرية التطور حتى ناهز الستين من عمره، وكان فيلسوفاً ملحداً، ولكنه أدرك الحقائق من بعد الوضع الذي ستتردى إليه نظرية التطور في المستقبل القريب قائلا:

"إنني أنا نفسي صرت مقتنعا بأن نظرية التطور ستكون إحدى مواد المزاح الموجودة بكتب تاريخ المستقبل لا سيما في المجالات التي طُبقت فيها. وسيتلقى جيل المستقبل بالدهشة والحيرة اعتناق فرضية متهرئة يكتنفها الغموض بسذاجة لا يصدقها عقل" . ٣٧

وهذا المستقبل ليس ببعيد، بل على العكس من ذلك، فإن البشر في المستقبل القريب للغاية، سيدركون أن المصادفات ليست إلها وسوف يتم الاعتراف بأن نظرية التطور إنما هي أكبر خدعة وأشد أنواع السحر في تاريخ العالم. وسرعان ما بدأ هذا السحر الشديد ينحسر عن الناس في شتى أنحاء الأرض، وبات الكثيرون ممن وقفوا على سر خدعة التطور، يتساءلون بدهشة وحيرة كيف انطلت هذه الخدعة عليهم.

- \rv, http://ccbs.ntu.edu.tw//FULLTEXT/JR-EPT/loy.htm
- ١٣. Michael Baigent, Richard Leigh, Henry Lincoln,

Messianic Legacy, London: Corgi Books, 1991, p. 148

15. "Buddha as Fiction" excerpt from Pagan Christs, by JM

Robertson, Dorset Press

10. Psalms, 189:1-9; 180:1-17; 11:1-7, Isaiah 77:18-8,

Daniel 9:77-5

- 17. Henry C. Warren, Buddhism in translation, p. £A1-A7
- vy. John Hogue, The Messiahs, The visions and prophecies for

the second coming, Element Books, p. To

- ٤٤. Sidney Fox, Klaus Dose, Molecular Evolution and The Origin of Life, New York: Marcel Dekker, ۱۹۷۲. p. ۲
- ٤٥. Alexander I. Oparin, Origin of Life, (۱۹۳٦) New York, Dover Publications, ۱۹٥٣ (Reprint), p. ۱۹٦
- ET. "New Evidence on Evolution of Early Atmosphere and Life", Bulletin of the American Meteorological Society, vol Tr, November 1947, p. 1974–1970.
- EV. Stanley Miller, Molecular Evolution of Life: Current Status of the Prebiotic Synthesis of Small Molecules, NAAR, p. V
- ٤٨. Jeffrey Bada, Earth, February ۱۹۹۸, v. ٤٠
- ٤٩. Leslie E. Orgel, "The Origin of Life on Earth", Scientific American, vol ۲۷۱, October ۱۹۹٤, p. ۲۸
- o.. Charles Darwin, : A Facsimile of the First Edition, Harvard University Press, 1978, p. 149
- ٥١. Charles Darwin,, p. ۱۸٤.
- oy. B. G. Ranganathan, Origins?, Pennsylvania: The Banner Of Truth Trust, 19AA.
- ٥٣. Charles Darwin, p. ١٧٩
- ٥٤. Derek A. Ager, "The Nature of the Fossil Record", Proceedings of the British Geological Association, vol ۸۷, ۱۹۷۹, p. ۱۳۳
- oo. Douglas J. Futuyma, Science on Trial, New York: Pantheon Books, ۱۹۸۳. p. ۱۹۷
- •1. Solly Zuckerman, Beyond The Ivory Tower, New York: Toplinger Publications, ۱۹۷۰, ss.
- ۷٥-۹٤; Charles E. Oxnard, "The Place of Australopithecines in Human Evolution: Grounds for Doubt", Nature, vol ۲۰۸, p. ۲۸۹
- ov. J. Rennie, "Darwin's Current Bulldog: Ernst Mayr", Scientific American, December
- oa. Alan Walker, Science, vol. ۲۰۷, ۱۹۸۰, p. ۱۱۰۳; A. J. Kelso, Physical Antropology, 1st ed., New York: J. B. Lipincott Co., ۱۹۷۰, s. ۲۲۱; M. D. Leakey, Olduvai Gorge, vol. ۳, Cambridge: Cambridge University Press, 19۷1, p. ۲۷۲
- og. Time, November 1997
- 7. S. J. Gould, Natural History, vol. Ao, 1977, p. T.
- 71. Solly Zuckerman, Beyond The Ivory Tower, p. 19
- ٦٢. Richard Lewontin, "Billions and billions of demons", The New York Review of Books, a January, 1997, p. ٢٨.
- ٦٣. Malcolm Muggeridge, The End of Christendom, Grand Rapids: Eerdmans, ۱۹۸۰, p. ٤٣

# الإسلام والسوذيّة المراجع

- v. Sahih Bukhari
- ۲. Sahih Bukhari
- r. Buddhism, The Catholic Encyclopedia, vol. r, Copyright © ۱۹۰۸ by Robert Appleton Company Online Edition Copyright © ۱۹۹۹ by Kevin Knight, http://www.newadvent.org
- ٤. Edward Washburn Hopkins, The Religions of India, Ginn & Company, pp. ۲۱۹–۲۲۰
- o. Dr. Ali Ihsan Yitik, Hint Kokenli Dinlerde Karma Inanconon Tenasuh Inancoyla Iliskisi (The Relation of the Idea of Karma in Indian Religions with the Idea of Reincarnation), pp. ۱۳۰-۱۳۱
- scan Robsville, Arguments Against Buddhism,
  http://www.geocities.com/scimah/argumentsagainstbuddhism.
  htm
- v. Thomas Henry Huxley, Evolution and Ethics, p. vɛ; Vijitha Rajapakse "Buddhism in Huxley's Evolution and Ethics: A note on a Victorian evaluation and its comparativist dimension," Philosophy East and West, vol ro, no. r (July ۱۹۸0), p. ۲۹۸
- A. Thomas Henry Huxley, Evolution and Ethics, p. ٩٠; Vijitha Rajapakse "Buddhism in Huxley's Evolution and Ethics: A note on a Victorian evaluation and its comparativist dimension," Philosophy East and West, vol. ro, no. r July ۱۹۸0), p. r·۱
- ۹. Ryhs Davids, Buddhism-A Study of the Buddhist Norm, (London, n.d.), p. ۷۹; Vijitha Rajapakse "Buddhism in Huxley's Evolution and Ethics: A note on a Victorian evaluation and its 'comparativist dimension'," Philosophy East and West, vol. ۲۰, no. ۲ (July ۱۹۸۵), p. ۲۹۹
- v.. Jason DeBoer, "Sublime Hatred: Nietzsche's Anti-Christianity," http://www.absinthe-literary-review.com/archives/fiercer.htm
- N. Jason DeBoer, "Sublime Hatred: Nietzsche's Anti-Christianity," http://www.absinthe-literary-review.com/archives/fiercex.htm
- 17. Robert G. Morrison, Nietzsche and Buddhism: A Study in Nihilism and Ironic Affinities, Reviewed by David R. Loy. Asian Philosophy, Vol. A, No. 7, (JUly 199A), pp. 179-